
DOI  10.21680/2446-5674.2025v12n23ID38508 

  

 

 

A gentrificação do queer na territorialidade 

digital brasileira: dispositivos tecnopolíticos no 

aplicativo Grindr  

  

Alessandra Toledo 
Universidade Federal do Espírito Santo 

aletoledo.conteudo@gmail.com 
https://orcid.org/0009-0006-7427-6634 

 

Gabriela Santos Alves 
Universidade Federal do Espírito Santo 

gabriela.alves@ufes.br  
https://orcid.org/0000-0001-5243-7499 

 

Raabe Bastos 
Universidade Federal de Minas Gerais 

raabebastos19@gmail.com 
https://orcid.org/0009-0003-1911-0699 

 

Thiago Scarpat Mozer 
Universidade Federal do Espírito Santo 

thiagomozer1@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0003-0784-7901 

 

 
 
 
 

Equatorial 
v.12 n.23 |jul./dez. 2025 

ISSN: 2446-5674  

A
R

T
IG

O
 



A gentrificação do queer...  Artigo 
 

 

Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 
2 

 

 

RESUMO 
Surgido no século passado, o conceito de gentrificação trata de um processo de requalificação urbana 

que afeta bairros e cidades, alterando a composição do lugar, de modo que se tornem nobres regiões 
antes populares. Porém, mutações epistemológicas têm-se interessado em estudar menos a fisicalidade 

deste fenômeno e mais seus efeitos simbólicos e estratégias de exclusão. Diante deste aspecto, a pesquisa 
toma como objeto o Grindr, aplicativo de encontros afetivo-sexuais para gays, bissexuais e transexuais, 

para pensar como a gentrificação performa no ciberespaço. Para tanto, propomos a noção de 
gentrificação do queer enquanto um diagrama que lança mão de dispositivos tecnopolíticos que endossam 

práticas de vigilância territorial para poder gentrificação às sociabilidades e os sujeitos dissidentes do 
ambiente digital daquele aplicativo. Utilizamos a genealogia como metodologia. A gentrificação, no 

digital, atua como regime de exclusão e opressão cujos dispositivos são intercruzados e formam um 
diagrama que controla os usuários. 

 
Palavras-chave: Antropologia da sexualidade; Gentrificação do queer; Territorialidade digital brasileira; 

Tecnopolítica; Grindr. 

  



Thiago Mozer; Gabriela Alves; Raabe Bastos; Alessandra Toledo 

 

3  
Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 

 

 

The gentrification of queer in Brazilian digital territoriality: 

technopolitical devices in the Grindr app 

ABSTRACT 

Emerging in the last century, the concept of gentrification deals with a process of urban requalification 
that affects neighborhoods and cities, altering the composition of the place so that previously popular 

areas become upscale. However, epistemological shifts have focused less on studying the physicality of 
this phenomenon and more on its symbolic effects and strategies of exclusion. In this context, this 

research takes Grindr, a dating app for gay, bisexual, and transgender people, as its object of study to 
consider how gentrification performs in cyberspace. To this end, we propose the notion of queer 

gentrification as a diagram that employs technopolitical devices that endorse territorial surveillance 
practices to gentrify the social interactions and dissident subjects within the app's digital environment. 

We use genealogy as our methodology. In the digital realm, gentrification acts as a regime of exclusion 
and oppression whose devices are interconnected and form a diagram that controls users. 

 
Keywords: Anthropology of sexuality; Gentrification of queer; Brazilian digital territoriality; 

Technopolitics; Grindr. 

 

La gentrificación de lo queer en la territorialidad digital brasileña: 

dispositivos tecnopolíticos en la aplicación Grindr 

RESUMEN 

El concepto de gentrificación, surgido en el siglo pasado, se refiere a un proceso de recalificación urbana 
que afecta barrios, ciudades y/o regiones, alterando la composición del lugar para que se convierta en 

zonas nobles, otrora populares. Sin embargo, las mutaciones epistemológicas se han centrado menos en 
estudiar la fisicalidad de este fenómeno y más en sus efectos simbólicos y estrategias de exclusión. A la 

luz de este aspecto, la investigación toma Grindr, una aplicación de citas y encuentros sexuales para gays, 
bisexuales y transexuales, como objeto de estudio para considerar cómo opera la noción de gentrificación 

en el ciberespacio. Para ello, proponemos la noción de gentrificación queer como un diagrama que utiliza 
dispositivos tecnopolíticos que avalan prácticas de vigilancia territorial para gentrificar las sociabilidades 

y los sujetos disidentes del entorno digital de esa aplicación. Utilizamos la genealogía como metodología. 
La gentrificación, cuando entra en la territorialidad digital, actúa como un régimen de exclusión y opresión 

cuyos dispositivos se entrelazan y forman un diagrama que controla a los usuarios; La gentrificación de 
la homosexualidad desplaza la experiencia disidente hacia un volumen asimétrico de vigilancia que 

normaliza las marcas queer en esta aplicación; y la interacción de dispositivos tecnopolíticos provoca una 
invisibilidad compulsiva, la reconstrucción de subjetividades, la negociación de la privacidad y la 

reprogramación de un cierto modo de intimidad. 

Palabras clave: Antropología de la sexualidad; Gentrificación de lo queer; Territorialidad digital 

brasileña; Tecnopolítica; Grindr. 

 

 

  



A gentrificação do queer...  Artigo 
 

 

Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 
4 

 

 

Introdução 

Esse estudo tem por objetivo compreender a articulação entre as noções de 

tecnopolítica e queer no Grindr como chave de leitura de um fenômeno intitulado 

gentrificação do queer. A fim de se compreender este imbricamento, este trabalho pensa 

que categorias tecnopolíticas emergem deste aplicativo e que sejam capazes de edificar o 

conceito gentrificação do queer, demonstrando que a gentrificação já alcançou o ambiente 

digital. Para tanto, no plano teórico, o processo de investigação empreendido reúne 

autores dos estudos sobre gentrificação; teoria queer e sexualidade; tecnopolítica; 

cibercultura; território e territorialidade; vigilância; controle; poder; aplicativos de 

encontro. 

O termo gentrificação é a versão portuguesa para o conceito gentrification, criado 

pela socióloga britânica Ruth Glass (1964) no livro London: aspects of change, que visava a 

entender as modificações socioespaciais ocorridas nos bairros operários da cidade de 

Londres (Alcântara, 2018). Nesse sentido, o princípio teórico do termo em questão 

buscava entender como estes tipos de bairro produziam desigualdades e segregações 

urbanas no seio de sua própria espacialidade. Ao afetar a paisagem citadina, a gentrificação 

busca incidir gradualmente nas regiões populares que estão mais “degradadas”, numa dada 

cidade, para, então, ocupar tais regiões com moradores de rendas mais altas, de modo que 

se atingisse a valorização econômica local em detrimento do bem-estar dos antigos 

moradores. Em suma, um processo de expropriação. 

No quadro epistemológico da gentrificação, estudos vêm aparecendo com o 

interesse de se investigar os efeitos que este fenômeno provoca para além de sua ação 

físico-urbana. Um destes empreendimentos teóricos aparece na obra Gentrifications, de 

Marie Chabrol, Anaïs Collet, Matthieu Giroud, Lydie Launay, Max Rousseau e Hovig Ter 

Minassian (2016), que desloca a singularidade deste termo para o seu plural: gentrificações. 

Notoriamente, este esforço intelectual de pluralizar advém do fato de se perceber que 

outros fenômenos se agenciam e se interceptam para se dar conta da gentrificação em si, 

observando-se que, se há estratégias na elaboração deste conceito, haverá pluralidade de 

sua ação, de seu impacto e de investigação das forças que movem o fenômeno. Além disso, 

esta virada ao plural coloca a gentrificação como terreno privilegiado para se refletir as 

denúncias e os anúncios que este processo evoca.  

Diferentemente das correntes mais clássicas deste campo de estudo, como em (Neil 

Smith, 2006), o filme brasileiro Aquarius, por exemplo, joga luz sobre como a gentrificação 

agrega não apenas práticas de especulação imobiliária, mas também de assédio, de 



Thiago Mozer; Gabriela Alves; Raabe Bastos; Alessandra Toledo 

 

5  
Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 

 

 

vigilância e de apagamento da memória. E quando falamos de assédio, vigilância e 

memória, muitos outros conceitos daí se decantam para conseguir se explicar enquanto 

tal. Assim, no bojo deste desdobramento da gentrificação — cujo uso do seu plural se faz 

para alertar, sobretudo, acerca das táticas e dos efeitos deste fenômeno de expropriação 

—, vemos a necessidade de se questionar: de que gentrificação estamos falando quando 

pronunciamos o seu nome? Assim, é por meio desta mise en abyme conceitual das 

gentrificações e seus questionamentos contemporâneos que vemos aparecer o livro La 

gentrification des esprits, de Sarah Schulman (2018). 

Neste livro, o termo gentrificação sofre uma expansão semântica e uma atualização 

teórica: aqui, não se trata apenas de um conceito que explica a requalificação urbana que 

foi implantada em diversos centros urbanos, deslocando os seus corpos e impondo 

agendas de reestruturação destes centros, mas do impacto que a gentrificação tem nas 

subjetividades destes corpos deslocados. Isto é, há uma virada simbólica na ideia de 

gentrificação porque esta noção tornou-se um regime de operação assimilado por aqueles 

corpos. Especificamente, Sarah elabora um pensamento inédito: tomando como exemplo 

a cidade de Nova York, ela associa o processo de espraiamento da pandemia de 

HIV/AIDS com o processo de expansão da gentrificação. Esta autora alega que o endosso 

de práticas de vigilância dos corpos, que se intensifica a partir desta pandemia no seio da 

comunidade queer, são outras facetas da gentrificação para se controlar os corpos cujas 

sexualidades rompem com a normatividade imposta pela sociedade. 

O que esta autora propõe é pensar como uma nova formulação da gentrificação 

vem à tona, uma gentrificação para além do espaço físico, cuja incorporação do ideal de 

gentrificação se dá dentro das mentalidades e subjetividades queer para que estas sejam 

deslocadas à invisibilidade — espacial, social, cultural, sexual, afetiva, dentre outros. E 

mais: é pela gentrificação que este sujeito queer se colocará no mundo depois desta herança 

vigilante do HIV/AIDS, balizando seus códigos dissidentes em direção a estratégias de 

normatividade. Corpo e espaço: ambos gentrificados. Para tanto, este processo 

gentrificador é espraiado por meio de dispositivos (Foucault, 2018) para que ele se descole 

de um fenômeno estritamente espacial para começar a adentrar as mentalidades, as 

subjetividades, o espírito queer. Ou seja, para se tornar um processo vigilante que negocia 

a visibilidade de seus sujeitos, homogeneizando-os, a materialidade da gentrificação é 

agora lida a partir dos mecanismos e efeitos de seu poder. Esta virada ao dispositivo, no 

entanto, ganha aplicabilidade por meio de tudo aquilo que já elencamos daqui para trás, 

mas também por meio de elementos discursivos, práticas de sociabilidades, aparatos 

comunicacionais, tramas midiáticas. Se Sarah abordou essa gentrificação tácita, subjetiva e 



A gentrificação do queer...  Artigo 
 

 

Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 
6 

 

 

midiática, ainda ligada ao espaço físico, como pensar seu deslocamento para o território 

digital? Como se dá essa transição? 

Primeiramente, este artigo busca pensar o que são as tecnopolíticas (Bruno; 

Cardoso; Kanashiro; Guilhon; Melgaço, 2018) que efetuam a permeabilidade deste 

conceito entre o território físico e o território informacional, visto que este conceito 

consegue refletir as disputas que se dão a partir dos territórios informacionais. É neste 

eixo temático que se faz surgir uma das inquietações desta pesquisa: ora, se falamos de 

território e territorialidade (Haesbaert, 2012; Raffestin, 1993), há uma lacuna interpretativa 

em seus estudos em não apontar a entrada dos processos de gentrificação também nos 

territórios informacionais. Logo, este texto dedica atenção a esta fresta: como se pensar 

uma gentrificação simbólica, que está em pleno acontecimento na territorialidade digital? 

Como esta gentrificação se desloca entre territórios e se plasma no espaço informacional?  

Portanto, foi explorando, neste texto, o tema da gentrificação e seus deslocamentos 

epistemológicos que chegamos à gentrificação do queer, uma proposta conceitual que 

condiz com a perspectiva do dispositivo e que daria conta, diante das contingências do 

nosso objeto de pesquisa, o Grindr, um aplicativo móvel de encontros sexuais para sujeitos 

queer, de pensar como uma gentrificação pode performar no ciberespaço (Loveluck, 

2018). Assim, reforçamos que a escolha deste objeto se deu justamente pelo fato de o 

Grindr ser um elemento que destrincha o nosso tema: é um aplicativo que atravessa tanto 

a intersecção das teorias da comunicação com as das territorialidades quanto a 

encruzilhada das teorias queer com as de tecnopolítica. É de importância pontuar que o  

aplicativo analisado se destaca na comunidade de homossexuais masculinos, de forma a 

ser tido como um espaço de fácil acesso ao sexo, reunindo uma diversidade de pessoas 

que, em sua maioria, procuram encontros rápidos. Diante desse tema, a problemática que 

move esta pesquisa parte da seguinte indagação: de que estratégias tecnopolíticas o 

conceito de gentrificação do queer lança mão para surgir na territorialidade digital do 

Grindr?  

Assim, é no confronto de um conceito que debate territorialidade, tecnopolítica e 

queer, que quatro hipóteses foram aqui levantadas. A primeira hipótese é que a 

gentrificação do queer é uma metáfora para o retorno e a reterritorialização do armário 

sobre a própria comunidade queer. A segunda hipótese é que a gentrificação do queer não 

está mais e apenas atrelada ao território físico, mas vem ganhando espaço no território 

digital, como parecem apontar os nossos objeto e tema, uma vez que estes dois territórios 

são permeáveis. A terceira é que, ao adentrar o ambiente de rede da territorialidade digital, 



Thiago Mozer; Gabriela Alves; Raabe Bastos; Alessandra Toledo 

 

7  
Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 

 

 

a gentrificação do queer torna-se um diagrama (Deleuze, 1988) que lança mão de 

dispositivos tecnopolíticos para poder acontecer, uma vez que o Grindr congrega conceitos 

de vigilância (Foucault, 2014); controle (Deleuze, 2013); regime escópico (Lyon, 2010) — 

noções caras à perspectiva tecnopolítica. 

 

Grindr: tecno, logo existo 

A partir do debate sobre as redes digitais da internet, a socióloga Eva Illouz (2007) 

opera uma clivagem neste termo que intercepta diretamente o objeto de nossa pesquisa: 

as redes românticas, isto é, a lógica com a qual nós nos relacionamos afetivo-sexualmente, 

cada vez mais, segue os pressupostos programáveis da web, tendo como trunfo e produto 

direto deste momento contemporâneo os aplicativos de encontro. E, para esta pesquisa, 

as elaborações críticas acerca das redes românticas dialogam com os processos de 

apagamento que se incentivam no Grindr, visto que a lógica deste tipo de rede opera com 

um duplo tácito: a invisibilidade dos laços íntimos atrelada à invisibilidade da rede em si.  

A socióloga marroquina abre este silogismo argumentando que, a despeito da 

dicotomia naïf entre real e virtual que ainda insiste em existir nos discursos que preenchem 

a vida cotidiana, a internet opera uma mobilidade — aliás, a mesma categoria central na 

formação territorial — no eu contemporâneo hiperconectado: há tanto o eu da internet 

quanto o eu do espaço social público, que se retroalimentam e dialogam sem cessar no 

esquema das redes, ao contrário do que o crivo do senso comum fê-los crer enquanto 

categorias dissociadas (Illouz, 2007), como se os pressupostos de uma territorialidade 

digital se descolassem da vida social materializada, como apontam os exemplos acima. 

Vemos que se instaura uma emergência da realidade que condiga com a suposta 

fuga do aparato da internet, buscando-se “algo que saia virtual”, feito um encontro num 

território físico (café), como se a experiência cotidiana deste encontro afetivo não fosse 

intermediada, em algum nível, por tecnologias da informação e da comunicação. No 

entanto, o que interessa à socióloga, é o modo como esta bipartição do si já se apropria da 

própria lógica, abstrata e tácita, dos relacionamentos afetivos para ir desmaterializando a 

presença dos indivíduos que buscam performar seus afetos na territorialidade digital, 

instaurando uma questão de ordem simbólica e cultural que é central dos romances 

cibernéticos: a invisibilidade. 

Assim, este ensejo pelo apagamento do corpo como saída para a expressão afetiva 

de um eu mais autêntico impõem um problema à medida que os próprios afetos se 



A gentrificação do queer...  Artigo 
 

 

Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 
8 

 

 

alicerçam no corpo para poderem existir. Sem corpo não há afetividade, assim como não 

há tecnologias sem sujeitos. Nesse diapasão, esta prerrogativa sobre a formação das redes 

românticas — a cisão de si — parece dialogar com a própria gentrificação do queer que, 

preconizada pela ideia do remplacement1, desmaterializa os territórios e corpos queer para 

que estes dissociem suas afetividades e sexualidades destes mesmos territórios e corpos, 

ou seja, para que gentrifiquem as marcas queer que os compõem; o que demonstra que a 

corporalização destes territórios e sujeitos são empecilhos que a gentrificação buscará 

demover. Ligando os pontos, o aplicativo Grindr, como terreno fértil à performance digital 

da gentrificação do queer, se aventa também como um território para se pensar as 

implicações do que venham ser estas redes românticas e como estas cindem seus sujeitos.  

Para Illouz (2007), num exercício genealógico sobre as origens românticas da 

internet, os sites de encontros começam a fomentar-se na segunda metade dos anos 90 do 

século passado, o que coincidiria com a própria expansão cibernética do World Wide Web, 

tendo como expoente de busca por parceiros on-line o site match.com, criado em 1995. 

De maneira embrionária, este site e semelhantes fomentaram as bases aplicáveis das redes 

românticas, uma insígnia para se pensar de modo amplo o campo das articulações 

contemporâneas entre tecnologias da informação com sentimentos. No bojo desta 

aparição, o conceito territorial de mobilidade — aquele que estabelece a função circulação 

— comunicação — é reaproveitado pelos sites de encontro, e, portanto, pelas redes 

românticas, como um dispositivo de categorização e modalização tanto dos perfis de 

usuários quanto da ambiência que se instalaria no seio de cada site de encontro.  

Desse modo, a mobilidade é ativada para ajustar o perfil de cada usuário, o tom de 

cada site, o cotejamento de perfis similares que se buscam e, mais recentemente, a coleta 

de dados sensíveis para o seu armazenamento nos bancos deste sites e aplicativos de  

encontro. Enquanto dispositivo que dinamiza as redes românticas, a mobilidade é uma 

tecnologia da internet que “baseia-se no uso intensivo de categorias e pressupostos 

psicológicos sobre como compreender a si mesmo e como arquitetar a sociabilidade 

 
1 Embora tenhamos traduzido os outros termos franceses presentes no livro de Sarah Schulman (2018), 

optamos em não traduzir a expressão remplacement, pois esta age num duplo movimento semântico 
dentro da elaboração teórica schulmaniana: é tanto um ato de substituição de uma coisa por outra quanto 

uma mudança no sentido de deslocamento, processualidade, mecanismo. Não à toa, em língua francesa, 
a palavra remplacement é vizinha semântica de déplacement, que significa literalmente deslocamento 

(Larousse, 2015). Logo, conservamos a expressão francesa para manter o conjunto de discussões 
conquistadas por tal tradução. Para o desenvolvimento teórico do remplacement, reservamos o 

subcapítulo sobre metodologia bem como o último tópico do capítulo 2 para explanar melhor sobre seu 
funcionamento. 



Thiago Mozer; Gabriela Alves; Raabe Bastos; Alessandra Toledo 

 

9  
Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 

 

 

através da compatibilidade afetiva” (Illouz, 2007, p. 110-111). Isto é, arquitetar a 

sociabilidade seria uma relação sinonímica à formação territorial e, consequentemente, à 

territorialidade, posto que é um sistema pulverizado de apropriação do si.  

Isso se confirma porque, em sendo a territorialidade um sistema de relações que 

advém de práticas de apropriação e dominação, as redes românticas, por sua vez, enquanto 

mais um componente que contribui à arquitetura das territorialidades digitais, aventam-se 

como uma expressão das sociabilidades afetivo-cibernéticas que estão interessadas em 

produzir uma subjetividade extremamente modulável, passível de subjugação, pois o 

conceito de rede romântica busca “definir a vida afetiva como algo que necessita de 

manejo e controle e em regulá-la nos moldes de um ideal” (Illouz, 2007, p. 91). Esta 

definição, portanto, parece ser esclarecedora de como a gentrificação do queer — que 

apresenta esta mesma agenda de ação — ganha as territorialidades digitais e, 

consequentemente, o Grindr, espaço de modulação de sociabilidades afetivas, sexuais e 

cibernéticas. 

Uma vez estruturadas, as redes românticas, que se derivam das territorialidades 

digitais ao mesmo tempo que as compõem, arquitetam as sociabilidades não para fazer vir 

à tona o singular do sujeito, mas para fazer imperar a homogeneização dos perfis de 

usuários, a padronização destes, posto que as redes românticas seguem protocolos 

completamente programáveis, pois “o simples volume das interações obriga a pessoa a 

desenvolver técnicas padronizadas de administração e torna os encontros, dentro e fora 

das redes, sumamente repetitivos” (Illouz, 2007, p. 120). Logo, as redes românticas usam 

paradoxalmente a mobilidade tanto para criar territorialidades específicas em interação 

quanto para massificar aquilo que, na base, seria a expressão mais singular do sujeito: os 

seus afetos.  

Endossamos, portanto, que esta lógica das redes românticas que codifica todas as 

formas de diferença vem ao encontro dos pressupostos da gentrificação, o que reforça 

mais uma vez que o Grindr, enquanto produto das redes românticas, dá abertura para a 

configuração de uma gentrificação do queer na territorialidade digital. Nesse sentido, as 

redes românticas se tornam tanto um termo genérico para se pensar esta ebulição de sites 

de encontro e ferramentas tecnológicas imiscuídas aos afetos humanos quanto um vetor 

que tenta criar estratégias de massificação e uniformização dos afetos pela rede de internet 

para se atingir um dado fim de controle, estabelecido por aquele produto específico que 

compõe a própria rede romântica.  



A gentrificação do queer...  Artigo 
 

 

Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 
10 

 

 

Eva Illouz (2007) chama a atenção para que, paradoxalmente, as redes românticas 

são uma manifestação tecnológica que descorporifica o sujeito, munindo-se do senso 

comum que rivaliza virtual e real, para modelá-lo ao mesmo tempo em que necessita de 

sua presença para controlá-lo. Ao fim e ao cabo, este paradoxo existe para se produzir 

informações (afetivas, cibernéticas, sociais, culturais, de classe e afins) que circulam as 

redes sob a pele daquilo que chamamos de sites de relacionamento. Em outras palavras,  

os sites de relacionamentos, com seu advento das redes românticas, tornaram-se espaços 

de especulação das ações dos sujeitos, um manual prático de se produzir sociabilidades 

afetivo-cibernéticas, pois as redes românticas “dependem muito de seus modos de usar o 

corpo (voz, olhos, postura corporal etc.), o que sugere que grande parte de nossas 

interações é uma espécie de negociação entre o que monitoramos conscientemente e 

aquilo sobre o qual não exercemos controle” (Illouz, 2007, p. 139). 

Isto é, as redes românticas negociam e vigiam ciberneticamente nossas 

manifestações subjetivas para, enfim, controlá-las; como acontece na gentrificação do 

queer, reiterando a necessidade de alocarmos este conceito na territorialidade digital 

porque ele já encontra vizinhos de elucubrações teóricas. Vejamos, no bojo desta 

inquietação, como os pressupostos afetivos, que são diversos porque humanos, são 

revertidos, por meio da sociabilidade cibernética, em processos coletivos de 

monitoramento que fazem com que a espontaneidade afetiva da cada sujeito-usuário seja 

padronizada via vigilância. Ora, se a marca de um território é a apropriação de sua 

espacialidade, no Grindr, obtemos também uma apropriação das afetividades, cumprindo-

se com o objetivo primeiro das redes românticas: desmaterializar o sujeito e induzi-lo ao 

monitoramento de si e dos outros. 

É demonstrado (Figura 1) como as redes românticas modulam, monitoram e 

controlam as próprias afetividades que ajudam a forjar no seio de sua rede digital. À 

esquerda, observamos que, na falta de vozes e olhos, a postura corporal de seus sujeitos 

usuários — a prevalência do torso ou da invisibilidade — aponta para uma premissa 

afetiva calcada na ideia de sigilo, porque se desmaterializam os corpos em proveito da 

racionalidade do armário como ditame territorial. À direita, o perfil com emoji de berinjela 

descreve, em sua biografia, uma tática de monitoramento na qual qualquer forma de 

conversa com ele passa pela prerrogativa de liberação de imagem de rosto, ainda que este 

mesmo perfil, contraditoriamente, disponha apenas de seu torso como marcador 

imagético, levando-se a crer que ele está mais interessado em olhar do que ser olhado. 



Thiago Mozer; Gabriela Alves; Raabe Bastos; Alessandra Toledo 

 

11  
Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 

 

 

 

Figura 1 - Captura de tela de perfis no Grindr. Fonte: produção nossa. 

 

Para realçar como a racionalidade da vigilância é incorporada ao corpo de um 

sujeito, faz-se imperativo entender em que contexto do mundo a emergência da categoria 

vigilante desenhou nosso cotidiano, nossos corpos, nossas ações. Neste esforço de 

compreensão, é incontornável o trabalho de Michel Foucault (2014; 2018) quando ele 

disserta acerca das sociedades disciplinares, um dispositivo espácio-temporal e político-

cultural que vêm à tona no século XVIII e estende-se até à eclosão da Segunda Guerra 

Mundial — que, não à toa, é o mesmo recorte temporal-epistemológico para se pensar a 

ascensão das redes —, período quando se marca a transição deste modelo social para as 

sociedades de controle (Deleuze, 2013). 

Porém, antes de se pensar esta passagem, Foucault (2014) entende que as sociedades 

disciplinares são aquelas cujo eixo político é regido pelas disciplinas do, no e para com o 

indivíduo, moldando seu corpo ao que se chamou de individualização. Ou seja, o poder 

— este conjunto de relações que produz assimetrias — desloca-se da centralidade 

monolítica do rei, expoente-mor que marca o regime político que antecede o da disciplina, 



A gentrificação do queer...  Artigo 
 

 

Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 
12 

 

 

isto é, a sociedade de soberania, e passa a tomar conta não mais dos contingentes 

populacionais em feudos, mas, sim, de cada corpo que se inscreve neste contingente 

demográfico. Em Vigiar e punir, Foucault (2014) caracteriza que os múltiplos laços de 

vassalagem e de suserania que se davam no feudalismo se enfraqueciam à medida que 

aquilo que marcava a própria soberania, a grande concentração populacional em blocos, 

passava a reivindicar seus direitos, e, portanto, seu poder.  

Neste processo de destituição da força reinante e soberana, vemos culminar a 

Revolução Francesa, entre 1789 e 1799, que teve como marco a crise da monarquia e o 

triunfo do povo, pois “o soberano tornava-se então uma personagem fantástica, ao 

mesmo tempo monstruosa e arcaica” (Foucault, 2014, p. 159) para gerir as 

individualidades que se forjavam. A partir daí, a soberania e seus processos de feudalização 

são convertidos numa organização social da disciplina, para a qual o “indivíduo é sem 

dúvida o átomo fictício de uma representação ‘ideológica’ da sociedade; mas é também 

uma realidade fabricada por essa tecnologia específica de poder que se chama a 

‘disciplina’” (ibid, 2014, p. 161). Uma vez que os indivíduos destituíram o rei, a lógica do 

poder começa a operar na individualização dos corpos, na classificação destes, na 

reorganização dos seus espaços, na redistribuição dos seus tempos e na extração de 

objetivos específicos destes mesmos corpos. Assim, a soma destes preceitos configurou a 

sociedade disciplinar (Foucault, 2014). Logo, é a partir da configuração da sociedade 

disciplinar que o lócus do poder esfarela seu caráter monolítico e ramifica-se por sobre 

todo o tecido social, ganhando todas as arestas e vislumbrando todos os corpos. Com a 

emergência do regime disciplinar, ainda no século XVIII, os processos de individualização 

trazem consigo um efeito colateral: as sutis normatizações, embora permanentemente 

constantes, destinadas a criar uma subjetivação em favor do operariado, com um corpo 

dócil e com desejos submissos a uma agenda institucional. Eis, literalmente, o corpo do 

capitalismo.  

Neste diapasão, vemos emergir o Estado moderno e seu capitalismo que 

precisavam ordenar e alocar aquele contingente, que outrora vivia em feudos, dentro de 

suas instituições, tais como a fábrica, a escola, a prisão, os hospitais, dentro de outros 

espaços, com vistas à produção constante de bens. No bojo deste reordenamento social 

e, agora, tornados indivíduos, a sociedade precisa docilizar os corpos destes indivíduos — 

isto é, domá-los, hierarquizá-los —, fazê-los operar não numa lógica de respeito soberano, 

mas numa racionalidade da obediência mercantil, cheia de prazos e categorias. É daí, 

portanto, que o corpo torna-se alvo do poder, pois esta “grande atenção dedicada então 

ao corpo — ao corpo que se manipula, se modela, se treina, que obedece, responde, se 



Thiago Mozer; Gabriela Alves; Raabe Bastos; Alessandra Toledo 

 

13  
Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 

 

 

torna hábil ou cujas forças se multiplicam” (Foucault, 2014, p. 117), busca torná-lo um 

poderio producente.  

Não à toa, Foucault toma a sexualidade como centralidade de sua elaboração 

teórica, como aquilo que intrinca o poder a um modo de saber e produz assim, uma 

subjetivação, justamente pelo fato de que é a (re)produção social que vai garantir o 

contingente demográfico solicitado pelo capitalismo, e, na esteira deste modelo 

socioeconômico, vemos arborescer o hospital como instituição que cuida deste corpo que 

adoece de tanto trabalhar ou a escola, que produzirá corpos infantojuvenis que, num 

futuro, terão substituído os corpos de seus pais nas fábricas e por aí vai. Entra-se, portanto, 

em modos de submissão e utilização dos corpos cuja docilidade é o produto de uma 

disciplina que triunfou e cujo capitalismo vê na função reprodutiva do sexo um pretexto 

para se produzir normatizações hierárquicas e padrões de normalidade à sociedade 

(Foucault, 2020). 

Maria Rita César e Denise Portinari (2014) enxergam a gentrificação do queer como 

uma hipertrofia da biopolítica, mais um dispositivo a favor da gestão coletiva de uma 

dissidência (sexual) cujos preceitos de controle geral bebem da fonte dos dispositivos da 

AIDS para, daí, revertê-los em técnicas de (auto)invisibilidade, (auto)vigilância, 

(auto)controle e (auto)expulsão das marcas da diferença por sobre qualquer espacialidade. 

Em suma, a gentrificação do queer busca interromper quaisquer manifestações ou 

presença de um agrupamento dissidente que esteja inscrito numa territorialidade. A 

gentrificação do queer, este misto biopolítico de armário com vigilância, se mune dos 

preceitos medicalizantes (da AIDS) para transformá-los em paradigma de invisibilidade. 

Isso só ocorre porque a biopolítica trata da população, do homem-espécie, como 

problema político, mas que se potencializa de maneira infinitesimal se este problema 

político intercepta uma dissidência, como a sexual, no caso da gentrificação do queer, ou 

como a mental, para continuar a dialogar com Foucault (2020). Querelas à parte, o que 

vale ressaltar é por meio de qual tecnologia estas duas dinâmicas disciplinares puderam 

existir a ponto de criarem uma ambiência de vigilância tanto em nível individual quanto 

coletivo: o panóptico, idealizado por Jeremy Bentham, uma tecnologia disciplinar que se 

tornou uma máquina e expoente dos estudos de vigilância, um dispositivo arquitetural que 

possibilita que poucos indivíduos consigam vigiar, com constância e eficiência, o 

comportamento de muitos sujeitos.  

Segundo Foucault (2014), na prisão cilíndrica do panóptico, cada sujeito está 

sozinho em sua cela, devidamente individualizado e permanentemente visível, em que cada 



A gentrificação do queer...  Artigo 
 

 

Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 
14 

 

 

um é visto embora este não vê. Eis o que concatena paradoxalmente esta tecnologia: o 

sujeito é uno ao olhar de si, mas, também, espécie coletiva aos olhos de quem vigia, 

demonstrando que o sujeito nunca pode ser ativo e mobilizador de comunicação se 

vigiado. Assim, o contingente monolítico que rondava a racionalidade monárquica fora 

substituído por uma multiplicidade de sujeitos controláveis. Efeito: solidão e multidão ao 

mesmo tempo. E isso, por sua vez, é assegurado pela disposição das celas, do formato do 

átrio da prisão, na invisibilidade lateral, pelo modo como a luz incide e circula 

internamente, produzindo cegueira para quem é vigiado e clareza para quem vigia.  

Segundo Foucault (2014), as sociedades disciplinares não se resumem ao panóptico, 

mas esta tecnologia permitiu criar uma nova anatomia política para reger, 

biopoliticamente, a multidão com seus indivíduos, cujos corpos serão constantemente 

encharcados de técnicas variáveis de controle, sujeição, moldagem e obediência “que 

comporta todo um conjunto de instrumentos, de técnicas, de procedimentos, de níveis de 

aplicação, de alvos; ela é uma ‘física’ ou uma ‘anatomia’ do poder” (Foucault 2014, p. 177). 

Isto quer dizer que é a partir do panóptico que uma saraiva de técnicas de vigilância são 

incorporadas para além das arquiteturas espaciais e passam a ser assimiladas pelas 

subjetividades (individualizantes) que, conectadas, formam uma multidão, focos dispersos 

de poder. Problematizando o poder, eis o resultado desta operação panoptical: o poder 

está em todos os lugares, porque lugares territorializam-se se houver sujeitos. 

Em suma, enquanto houver sexo, haverá vigilância. Logo, a partir deste olhar 

genealógico, encontramos aqui o ponto de articulação entre o nosso objeto, o aplicativo 

Grindr, e a questão da vigilância: a premissa sexual como vetor de vigilância e a vigilância 

como produção de si. É claro que a sociedade atual difere, em alguns níveis, daquela 

sociedade na qual Foucault viu arborescer o conceito de vigilância, este “adestramen to, 

intensificação e distribuição das forças” (Foucault, 2020, p. 156), mas um dos pr incipais 

motores para atualização do pensamento foucaultiano provém do aperfeiçoamento das 

novas tecnologias de comunicação. Assim, é ainda válido afirmar que suas elucubrações 

ainda permitem abrir chaves de leituras para os fenômenos da contemporaneidade, bem 

como compreender como o uso das supracitadas novas tecnologias tornam mais robustos 

os poderes de controle e capitalizam ainda mais a noção de vigilância. 

Além disso, a assimilação panoptical da vigilância pelo corpo dos sujeitos 

(re)produz também uma dualidade entre lá fora (supostamente seguro e não vigiado) e um 

aqui dentro (supostamente inseguro e vigiado). Os dispositivos discursivos dos perfis —

“é offline que o bicho pega”; “o que estou fazendo aqui…”; e “conhecer alguém que me 



Thiago Mozer; Gabriela Alves; Raabe Bastos; Alessandra Toledo 

 

15  
Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 

 

 

faça sentir coragem de sair de trás dessa tela” — mostra como a ideia do aprisionamento, 

suscitada pela interface panoptical do Grindr, ainda evoca a tradicional visão entre espaços 

externos e tecnologia (Johnson, 2001), como se esta fosse capaz de exercer os papéis 

institucionais com que uma prisão cumpre, de fato, e estar fora dela fosse, então, uma 

libertação. No entanto, esta visão é falaciosa porque a vigilância não se desvincula do 

corpo, e, consequentemente, da sexualidade. E a vigilância tende a se hipertrofiar 

exponencialmente no Grindr por se tratar de um território voltado à sexualidade. Logo, 

não há uma interface segura e abdicada de tecnologia que garanta o estatuto da não 

vigilância, do estar-fora-do-aplicativo-me-garante-libertação. 

Pelo contrário: as novas tecnologias da informação, como o aplicativo em tela, 

apenas refinam o exercício tanto da sexualidade quanto da vigilância, como aponta um 

dos teóricos responsáveis por atualizar as teorias vigilantes de Michel Foucault é Paul B. 

Preciado (2018). Para este filósofo espanhol, a integração das tecnologias contemporâneas 

(de vigilância) às dinâmicas afetivo-sexuais colocam o sujeito dentro de um novo 

panorama, “‘um bordel-laboratório global integrado multimídia’ em que o controle dos 

fluxos e dos afetos se realiza sob a forma pop da excitação-frustração” (Preciado, 2018, p. 

53). Ora, nada mais congruente com a visão de frustração, realçada pelos enunciados 

acima, que parece circular no Grindr, sob pena de um controle constante da vigilância entre 

seus usuários. 

Segundo Preciado (2018), o horizonte tecnoafetivo, suscitado pelas novas 

tecnologias que cruzam a sexualidade contemporânea, assume uma face pop porque é de 

sua responsabilidade popularizar a vigilância ao passo que a sofística, popularizar o 

controle à medida que novas tecnologias surgem, popularizar uma agenda disciplinar 

conquanto sutil. Nesse sentido, o bordel-laboratório global integrado multimídia de que 

fala é uma tradução para a pornografia, que, em Preciado, assume duas vertentes: 1) 

correspondente ao crivo do senso comum, difundido no imaginário da sociedade; e 2) 

como dispositivo que aprimora tecnologicamente a sexualidade, ou, em outra palavras, é 

a tecnossexualidade, um corpo sexual que se modifica por sua integração à midiatização, 

às redes sem fio, aos aplicativos de encontro, às modificações dos hormônios, aos 

silicones, aos suplementos corporais, como o viagra e afins. Ou seja, uma tecnovida cuja 

sexualidade tornou-se completamente programável e ortopédico-plástica. 

Assim, a pornografia contemporânea que profana o corpo atual consiste em 

aumentar as potências de prazer e excitação ao passo que tais potências vão fornecendo 

códigos para o estabelecimento de novas agendas de condutas e controle. Para tanto, “o 



A gentrificação do queer...  Artigo 
 

 

Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 
16 

 

 

novo tipo de produção sexual implica um controle detalhado e estrito das forças de 

reprodução das espécies. Não há pornografia sem vigilância e controle paralelos” 

(Preciado, 2018, p. 53). Ora, se falamos de espécie, falamos de um manejo da coletividade, 

dos seus fins biopolíticos ao adestramento de si e dos outros, mas a insígnia controle 

detalhado demonstra que entramos numa atualização dos preceitos foucaultianos. Isto é, 

não mais a vigilância como tática de controle, mas vigilância e controle como 

epistemologias distintas que se retroalimentam visto que são indissociáveis (Deleuze, 

2013). 

Este dilema posto pela tecnossexualidade em logro com a vigilância está 

preconizado pelo próprio Preciado (2018, p. 85) quando afirma que a “produção 

tecnopolítica do corpo parece dominado por uma série de novas tecnologias do corpo 

(biotecnologia, cirurgia, endocrinologia, engenharia genética etc.) e da representação 

(fotografia, cinema, televisão, internet, videogame etc.) que se infiltram e penetram como 

nunca a vida cotidiana”. 

 

Desterritorializando: a gentrificação do queer na territorialidade digital 

Buscamos demonstrar o que há por dentro dos conceitos que movem a 

gentrificação do queer, a saber: as epistemologias do armário e da vigilância e seus 

desdobramentos por sobre a sociedade em rede (Castells, 2018), que atuam com vistas a 

um controle biopolítico de um certo conjunto de sujeitos para, enfim, homogeneizá-los. 

Assim, esgarçamos a pele daquelas teorias tentando, de alguma maneira, enviesá-las com 

o campo da comunicação, posto que nosso objeto suscita uma realidade comunicativa.  

O olhar genealógico de Sarah Schulman (2018, p. 138, tradução nossa) localiza um 

foco de poder — menos como ponto inaugural, mais como estrato a ser escrutinado — 

para o processo gentrificador que afeta a racionalidade e a performance de uma 

dissidência: “O traumatismo da AIDS — traumatismo que nos é preciso ainda apreender 

e definir, de que ninguém foi culpado — engendrou uma gentrificação dos espíritos nas 

comunidades gays. Nós fomos projetados nas estruturas genderizadas e privatizadas, 

fundadas no casamento e na família”. 

Destarte, captamos desta passagem que a AIDS é o movimento disparador desta 

gentrificação, mas são as suas consequências — suas metáforas, seu traumatismo, o que 

se derivou daí — que complexificaram este fenômeno. Porém, à sua complexidade, a 

autora faz um apelo para que lhe façam proposições, camadas, saídas conceituais no 



Thiago Mozer; Gabriela Alves; Raabe Bastos; Alessandra Toledo 

 

17  
Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 

 

 

sentido de apreendê-lo e defini-lo. Dessa maneira, Schulman joga seu olhar para os efeitos 

cujos responsáveis por este traumatismo histórico — “o Estado, nossas famílias, as mídias, 

a indústria privada” (Schulman, 2018, p. 138, tradução nossa) — fizeram-no expandir 

enquanto gestão de um queer gentrificado: “1) nossa sexualidade é perigosa e deveria ser 

controlada e que (2) todo mundo é indiferente ao nosso destino” (Schulman, 2018, p. 139, 

tradução nossa). Com este par — o queer enquanto perigo e destino submisso ao 

apagamento —, a gentrificação do queer joga, cria impressões, regula, hierarquiza, cujo 

mecanismo de execução deste fenômeno é o remplacement, “esta cultura que autorizou 

nossa destruição […] Neste processo, nós podemos endossar os papéis opressivos” 

(Schulman, 2018, p. 139, tradução nossa).  

Portanto, esta é a funcionalidade do remplacement: fazer com que uma dissidência 

queer deseje a (re)produção de papeis opressivos que voltam contra si, de modo que sejam 

controlados e apagados nos territórios que venham a ocupar; eis o porquê da gentrificação. 

O remplacement, então, não é uma ideia estanque, mas um código aberto, mutável, que 

logra com as informações culturais inscritas num território e que, com vistas à 

homogeneização dos sujeitos que habitam as bordas da sociedade, retira tais sujeitos queer 

de sua contrassexualidade para que repliquem as imagens da dominação: a lógica familiar -

reprodutiva, o contrato social heteronormativo do casamento e a produção de 

normatizações hierárquicas pela via do sistema sexo-gênero (Rubin, 2017). Em suma, o 

remplacement forja uma realidade outra que destoa diametralmente oposta ao si 

contrassexual. 

Então, a gentrificação do queer é a opressão endógena, ortopédica ao corpo, é a 

manifestação autóctone de uma marginalidade social que atenta contra si própria, de uma 

margem que dobra a sua própria margem, que emula os papéis de opressão, justamente 

porque não consegue elaborar, apreender e definir o impacto de vigilância e de armário 

que carrega desde o boom da AIDS. Ainda que a autora reconheça o tempo, o peso e o 

embaçamento que uma crise traumática pode gerar no seio de uma organização política 

de uma dada comunidade, quando diz “o desequilíbrio sexista da comunidade gay foi 

atravessado pelo traumatismo” (Schulman, 2018, p. 139), isso não pode inibir a 

necessidade de se encontrar e nomear os dispositivos que componham este fenômeno — 

espacial, político e subjetivo — de opressão. Este é o chamado schulmaniano. 

Desse modo, buscamos enxergar como a gentrificação do queer performa na 

territorialidade digital, para que, dando nome aos fatos — ainda que se reconheça sua 

inédita relação com o território das redes — se consiga esmiuçar o desequilíbrio 



A gentrificação do queer...  Artigo 
 

 

Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 
18 

 

 

tecnossexista que impera no Grindr. No entanto, sublinhamos que esta busca pelo 

denominador comum via teoria não é o esgotamento do conceito em si, seu cerceamento 

limitante, mas, sim, a convocação de elementos crítico-teóricos que lancem um olhar para 

um problema que se volta enquanto denominador comum contra uma categoria 

dissidente. Logo, a construção de um denominador comum é a organização de um 

problema opressor e latente que ainda vigora porque não foi nomeado, escrutinado; as 

teorias são a sua genealogia. A gentrificação do queer, por exemplo, percebeu um 

embaçamento de vigilância e armário que se territorializa ora nos espaços dissidentes, ora 

nos seus corpos com vistas à autodestruição, conclamando a entender como isso acontece, 

quais são seus efeitos e lastros. 

Nesse sentido, quanto às primeiras pistas que nos fariam alocar este fenômeno na 

territorialidade digital, Sarah Schulman (2018, p. 143, tradução nossa) já nos as forneceu 

quando explanou acerca do remplacement, este motor que move a gentrificação do queer : 

“Somos nós os enganados da felicidade gentrificadora, e não podemos nós encontrar 

prazer, mais ainda, na complexidade, em qualquer coisa de mais multidimensional e, então, 

mais dinâmica?”. Aqui, Sarah conclama a dois interesses: 1) o de se suplementar em  

conceitos o seu próprio conceito, ainda que nos custe o prazer do percurso; e 2) o de que 

o remplacement tem muito a dialogar com as teorias das redes, dado o seu aspecto 

complexo, multidimensional e dinâmico; conceitos já presentes no discurso das redes 

territoriais em Raffestin (1993). Em última instância, a autora dá as chaves de seu conceito: 

“A gentrificação substitui as experiências vividas pela ilusão dos privilégios e qualificou 

isso de realidade” (Schulman, 125 2018, p. 143, tradução nossa, grifo nosso).  

Mais uma vez, a autora elucida que há um processo de substituição (remplacement, 

em francês) em pleno curso, cuja ação complexa, multidimensional e dinâmica arquiteta 

uma realidade. Pensando-se dentro da gentrificação do queer, este dispositivo do 

remplacement não só desloca sutilmente as subjetividades de seu centro de potência 

política — tal qual o movimento de uma gentrificação —, como também introjeta nas 

racionalidades de seus sujeitos um suposto prazer feliz de que o privilégio que possui volta-

se como opressão contra os seus iguais. Pensando-se dentro do território de nosso 

aplicativo, devemos escrutinar isso que programou a realidade para os sujeitos-usuários 

que integram o território do Grindr, suscitando-lhes saídas conceituais que desmontem a 

ideia falaciosa de que, replicando os papéis de dominação, estariam congruentes com 

alguma forma de liberdade. Além disso, é preciso dar nomes aos efeitos de poder que 

cristalizaram, em suas subjetividades, os supostos benefícios da vigilância e do armário. 



Thiago Mozer; Gabriela Alves; Raabe Bastos; Alessandra Toledo 

 

19  
Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 

 

 

Em suma, quando a autora norte-americana e lésbica fala de felicidade 

gentrificadora, ela está falando sobre a assimilação das estratégias do poder por minorias 

sem que estas criem contrapoderes, contragolpes, entrando apenas num jogo de replicação 

dos estratos de opressão que, ao fim e ao cabo, rompem com a solidariedade coletiva que 

um agrupamento dissidente — mulheres, queer, comunidade negra, pessoas com 

deficiência e afins — pode ter. Uma das consequências deste esfarelamento da 

solidariedade endógena em prol de um poder que corra sem resistências está dentro da 

gentrificação do queer. 

Mais uma vez, este pensamento schulmaniano tem sua raiz nas elaborações teóricas 

feministas quando, no passado, bell hooks (2019) explanou sobre a criação de uma 

plataforma experimental de solidariedade política entre mulheres, a fim de que, unidas, 

captem e nomeiem as estruturas sociais, institucionais e os indivíduos que replicam contra 

elas — e nelas — táticas de dominação, exploração e opressão. Assim, hooks categoriza: 

“Fomos ensinadas que as mulheres são inimigas ‘naturais’ umas das outras, que a 

solidariedade nunca irá existir entre nós porque não sabemos nem devemos nos unir. E 

essas lições foram bem aprendidas. Precisamos, por isso, desaprendê-las” (Hooks, 2019, 

p. 79). Ora, bell hooks convoca nosso olhar para uma nova pedagogia que, num 

movimento dinâmico, desconstrua os paradigmas de opressões endógenos e exógenos que 

são construídos socialmente e que buscam o esfarelamento do coletivo dissidente para que 

isso acarrete em sua fraqueza política. 

Ora, esta premissa solidária, presente no feminismo negro desde o século passado, 

volta à tona com os estudos queer de Sarah Schulman (2018), quando ela precisou se 

debruçar nas teorias sobre gentrificação para entender como este fenômeno, de posse dos 

impactos da AIDS, criou um circuito de opressão que, desenhando uma arquitetura dos 

espaços de poder e uma realidade forjada pelo privilégio da dominação, viabiliza o 

(auto)apagamento dos corpos que ocupam tais espaços. Cumprida esta premissa primeira, 

a gentrificação do queer arrasta os sujeitos que vivem às margens da sociedade — sujeitos 

queer — para os centros de privilégios de dominação — realidades não contrassexuais — 

para que, enfim, se rompa com traços de solidariedade entre os seus e se fortaleça a 

autoeliminação.  

Portanto, como isso se opera? Embaralhando as promessas de privilégio e 

embaçando os focos de submissão aos quais qualquer dissidência estará acometida, e é 

justamente por esta operação opaca e difusa que Schulman intenta convocar teorias outras 

que sejam capazes de destrinchar a amplitude e a capilarização do que tem tentado falar e 



A gentrificação do queer...  Artigo 
 

 

Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 
20 

 

 

alertar. Não à toa, pontua cabalmente: “há uma perda de si mesmo na relação com os 

outros quando esta coisa que flutua é destruída, que deixa os sujeitos sob o remplacement 

desmunidos de todo contexto e os sujeitos que praticam o remplacement com um sentido 

alterado de si”127 (Schulman, 2018, p. 157, tradução nossa, grifos seus). Ou seja, o poder 

ludibria uma dissidência, fazendo com que esta pense que tem recuperado seus privilégios, 

sem notar que está num processo de substituição e negociação de seu corpo, sua imagem, 

seus espaços, sua performance e sua importância político-solidária que, juntos, rumam à 

sua própria destruição.  

Nesse sentido, urgimos deslocar e inflar o conceito em tela para a territorialidade 

digital porque este mesmo movimento de ação parece estar em curso no Grindr, embora 

não haja ainda elaborações que pensem a gentrificação do queer na territorialidade digital. 

Qual seria, portanto, uma estratégia metodológica e crítica que faria este conceito 

schulmaniano dialogar por entre as territorialidades físicas e digitais? A desterritorialização, 

um empreendimento elaborado por Gilles Deleuze (2013), Félix Guattari (2010) e Suely 

Rolnik (2010). De modo embrionário, Deleuze (2013) entende a desterritorialização como 

um movimento reticular — em franco diálogo com a perspectiva de Raffestin (1993) sobre 

território e rede —, em incessante refazimento, que constrói pontos concentrados de 

poder para cumprir com um dado fim e desmonta-os assim que o poder encontra um 

outro foco de atuação sobre o tecido social. 

Desterritorialização é o poder em ação, é sua maquinação, sua necessidade histórica 

de atuação para forjar realidades, que são elaboradas por deslocamentos constantes e por 

multiplicidades heterogêneas que, por força da própria realidade que cria, se combinam, 

relacionam-se. Desterritorializar, portanto, não carrega um sentido negativo, embora o 

seja às vezes, e existe para explicitar os agenciamentos que efetuamos dentro de um 

território para conduzir a vida. Segundo Félix Guattari e Suely Rolnik (2010), a  

desterritorialização é o acontecimento do território (apropriação) sendo movimentado por 

suas territorialidades (relações), que é composto de comportamentos, deslocamentos e de 

investimentos nos tempos e nos espaços sociais, culturais, cognitivos e estéticos de seus 

sujeitos. 

Logo, desterritorializar é a apropriação que efetuamos das coisas inscritas no 

mundo para nos subjetivarmos, isto é, um modo de criarmos racionalidades diante dos 

estratos de saber e dos fluxos do poder. Dessa maneira, a desterritorialização cria um fluxo 

entre estratos históricos (saberes) e faz os conceitos se moverem e se intercambiarem para 

que, assim, estes nos ajudem a interpretar as realidades nas quais nos inserimos (poderes) 



Thiago Mozer; Gabriela Alves; Raabe Bastos; Alessandra Toledo 

 

21  
Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 

 

 

com mais qualidade. Destarte, uma desterritorialização só ocorre porque esta é 

movimentada por agenciamentos, “uma noção mais ampla do que as de estrutura, sistema, 

forma, processo, montagem, etc. Um agenciamento comporta componentes 

heterogêneos, tanto de ordem biológica, quanto social, maquínica, gnosiológica, 

imaginária” (Guatarri; Rolnik, 2010, p. 381). Para tanto, um agenciamento é o conjunto 

dos supracitados dispositivos que se manifestam, combinam-se e conduzem humanos e 

não humanos (as tecnologias, por exemplo) nas topologias da vida, desterritorializando e 

reterritorializando seus territórios, que são a fonte de puro deslocamento que nos 

subjetiva. Por exemplo, um agenciamento pode ser composto de ações — componente 

abstrato — e, ao mesmo tempo, de objetos — componentes físicos. 

Ora, se a “reterritorialização consistirá numa tentativa de recomposição de um 

território engajado num processo desterritorializante” (Guatarri; Rolnik, 2010, p. 388), é a 

indissociabilidade deste processo — desterritorializar e reterritorializar para subjetivar e 

criar espaços de atuação, conceitos, interpretações… — que permite que o conceito da 

gentrificação do queer ganhe o território reticular do ciberespaço. É sua heterogeneidade 

entre o físico e o abstrato. É através do agenciamento deste conceito, que desloca a base 

de sua epistemologia, que conseguimos alocá-lo num espaço outro para entender a 

realidade de um fenômeno que acomete os usuários do aplicativo Grindr, forjando-se ali. 

Ou seja, desterritorializamos o conceito para entender que subjetividades são essas e que 

estão sob o jugo da gentrificação do queer, mas que já excederam o tempo do surgimento 

do próprio conceito (desterritorializar) e já se encontram em outro espaço que não aquele 

de que a autora Sarah Schulman falava (reterritorializar). 

Segundo Rogério Haesbaert (2012, p. 123), “todo agenciamento é territorial e 

duplamente articulado em torno de um conteúdo e uma expressão, reciprocamente 

pressupostos e sem hierarquia entre si”. A partir desta citação, infere-se que, na 

territorialidade digital do Grindr, há uma expressividade de um processo de subjetivação 

que remete aos andamentos e agenciamentos da própria gentrificação do queer — 

interface do aplicativo, disposição dos perfis, apagamento de rostos, homogeneização de 

corpos, biografias vigilantes, relações no armário… —, mas que, por não ter sido nomeada 

enquanto tal no ciberespaço, não conseguimos ainda apreender o seu conteúdo, isto é, as 

especificidades do fenômeno schulmaniano quando de sua inserção no digital. É preciso 

fazer unir conteúdo e expressão e agenciar a epistemologia schulmaniana à dinâmica 

cibernética porque, se o “território cria o agenciamento” (Deleuze; Guattari, 2017c, p. 

218), o conceito da gentrificação do queer já se manifesta tecnopoliticamente no território 

cibernético das redes, embora ainda não tenha sido capturado criticamente.  



A gentrificação do queer...  Artigo 
 

 

Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 
22 

 

 

Ou seja, esta supracitada passagem indica que o agenciamento tudo intercepta, da 

sexualidade às tecnologias, e tudo mistura, criando-se um intercâmbio de relações, porque 

isso é fazer mover a vida, com seus respectivos regimes. Portanto, por detrás da imagem 

fria da tecnologia do Grindr, há agenciamentos sendo executados por seus sujeitos, dado 

que aquele aplicativo se territorializou enquanto agrupamento coletivo, pois onde há 

território há agenciamento em curso, e, por conseguinte, há subjetividades a serem 

moldadas. Logo, urde-se desterritorializar conceitos para entender a realidade que se forja 

neste território de corpos tecnossexuais, que vai desde as práticas de vigilância até os 

processos de enfraquecimento dos laços solidários entre os sujeitos de uma mesma 

comunidade; a queer, a saber. É preciso, enfim, misturar aqueles corpos do território físico 

schulmaniano com os tecnocorpos do Grindr para que se chegue a um denominador 

comum (problema) que dinamiza o próprio aplicativo. 

Quando explica sobre a força dos agenciamentos como vetores de formação 

territorial, seus conteúdos e suas expressões, Rogério Haesbaert (2012, p. 125) afirma que 

“existe uma relação entre os dois agenciamentos, os dois percorrem um ao outro, intervêm 

um no outro, trata-se de um movimento recíproco e não hierárquico”, ao que chamamos 

de desterritorialização e reterritorialização. Então, quando o Grindr se territorializa 

enquanto território, ele desterritorializa conceitos de outros territórios para reterritorializar 

as suas dinâmicas, suas práticas e seus processos — o quer dizer: criar regimes — em 

outros espaços. Nesse diapasão, intui-se que ele capta o conteúdo da gentrificação do 

queer — percebido outrora num território físico chamado Nova York — para criar uma 

relação recíproca com o novo regime de sua força no território tecnopolítico do Grindr, 

gerando-se, aqui, novas expressividades. Logo, outros conteúdos e outras expressividades 

precisam ser identificados para que se dê cabo de um novo agenciamento em curso.  

Assim, é interessante observar como o conceito da desterritorialização dialoga com 

a própria ideia de remplacement, de Sarah Schulman (2018), este vetor que não cessa de 

criar camadas de substituições nos espaços e corpos dissidentes e que se opera num nível 

complexo, multidimensional e dinâmico. Logo, quando se fala de complexidade, 

multidimensão e dinamismo schulmanianos, fala-se da própria perspectiva de formação 

territorial e agenciamento em Deleuze e Guattari (2017c) e de território reticular (em rede)  

como em Claude Raffestin (1993), evidenciando como tais teorias se conectam em algum 

ponto de suas elucubrações e que seus intercâmbios são bem-vindos. Desse modo, se o 

remplacement agia nas subjetivações de seus sujeitos como regime de acúmulos 

(multidimensional), este conceito encontra ecos no diagrama, aprofundado sobretudo por 

Gilles Deleuze (1988) na sua obra Foucault, que permite corroborar mais ainda a ideia de 



Thiago Mozer; Gabriela Alves; Raabe Bastos; Alessandra Toledo 

 

23  
Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 

 

 

que o agenciamento provoca um intercâmbio de conceitos por entre territórios.  

Depois de refletir sobre o funcionamento da sociedade ocidental e suas questões 

ligadas à disciplina em Vigiar e Punir (2014) e Vontade de saber (2020), Michel Foucault 

deixa pistas sobre o lugar do controle como nova etapa sociocultural de nossas 

sociabilidades. Quem retoma tais pistas é o próprio Gilles Deleuze (1988) em Foucault, 

quando ele afirma que o diagrama é o plano multidimensional sobre o qual se operam os 

regimes de força sempre em relação, cuja combinação se dá pelas máquinas, virtuais e 

concretas — abstratas e físicas, estratos e estruturas, que são interconectados pelos 

dispositivos/agenciamentos — que incidem sobre o sujeito. Por exemplo, o dispositivo 

tecnológico de um smartphone seria a máquina concreta que, enredando nosso cotidiano, 

consegue acoplar máquinas virtuais, como os aplicativos feito Grindr, que, num processo 

de inter-dependência e relação difusa, constroem outras relações — controle, vigilância, 

escopofilia, tecnossexualidade… — que maquinam o sujeito, isto é, moldam-no por meio 

de diagramas. 

Este seria o desenho esquemático: há um dispositivo, podendo ser físico ou 

abstrato, que, posto em relação, cria um agenciamento. A função do agenciamento, por 

sua vez, é convocar os mais diversos elementos para torná-los dispositivos — a colagem 

de um dispositivo ao outro é feita pelos vetores. Uma vez tornados e colados os 

dispositivos, o agenciamento cria o fluxo do poder e suas dinâmicas a serem cumpridas. 

Portanto, agenciar é relacionar as heterogeneidades para se cumprir com uma demanda. 

Esta ação em curso a que chamamos de agenciamento forma o diagrama, uma força maior, 

que se decanta em máquinas — abstratas ou não — ao mesmo tempo que acumula 

estratos, cujo objetivo é, enfim, nos subjetivar. Assim, estas subjetivações — que é soma 

de saber com poder que se dá pelo vetor da sexualidade, por exemplo — se apropriam de 

espaços (que se tornam territórios) e criam nestes as suas relações (territorialidades). A 

interação entre territórios e territorialidades compõem, em última instância, os regimes 

que movem a vida.  

Portanto, um diagrama é um regime porque, plasticamente, vai acoplando as mais 

diversas relações — físicas e abstratas — para se criar novas mecânicas de poder e novas 

tecnologias de saber que farão a gestão de nossas vidas em certos espaços apropriados. 

Por isso, Deleuze afirma: “Haveria que se ver se os métodos atuais de controle tomam 

ainda o velho modelo das disciplinas, ou se tomam modelos novos, e que modelos novos” 

(Deleuze, 1988, p. 87). Isto é, por ser uma plataforma de acúmulos, um diagrama permite 

cartografar o percurso de um conceito ainda sem nome, consegue captar o investimento 



A gentrificação do queer...  Artigo 
 

 

Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 
24 

 

 

de certos comportamentos e aferir os novos modos de controle que se efetuam por 

paradigmas de submissão contra nós, por nós, em nós, a favor de nós. Enfim, o diagrama 

é o conjunto de nós da rede e aquilo que denuncia o que nos controla.  

Logo, quando Sarah Schulman (2018) chamava atenção para o fator estratégico e 

multidimensional do remplacement, que age num processo ininterrupto de troca de papéis 

no seio de suas subjetividades e que forja uma nova realidade na qual os dissidentes 

anseiam pelos privilégios da dominação, ela apontava para uma relação diagramática que 

agencia um fenômeno chamado gentrificação — que outrora funcionava por sobre o 

tecido físico das cidades, mas que, a partir disso que chamamos de sociedade do controle, 

se introjetou como tecnologia de subjetivação, como algo assimilado pela racionalidade 

dos sujeitos afetados por tal, não podendo, logo, estar apartado de outros territórios que 

agrupam dissidências, como o Grindr. O remplacement, enfim, é este diagrama que vai 

recolhendo fenômenos ao seu redor para ir apagando os seus sujeitos porque, agenciando 

no bojo de sua ação os paradigmas da vigilância e do armário, anseia “um alinhamento, 

uma homogeneização, uma soma das relações de força” (Deleuze, 1988, p. 43).  

Desse modo, a gentrificação do queer é um conceito mutável porque Sarah 

Schulman, identificando algumas estratégias de homogeneização em curso, alertava para a 

identificação de outras relações de forças que poderiam derivar daí; o que chamaríamos 

de força diagramática ou soma de relação de forças — como as epistemologias da 

vigilância e do armário que ali se cruzam. Por isso a problemática da AIDS, enquanto 

arquivo de memórias, é importante para a autora, pois, como à imagem de mutações virais, 

a sua proposição conceitual opera por combinações executadas pelo remplacement; como 

um vírus, como um diagrama que se replica. O remplacement, então, brinca de trocar 

papéis, de dissimular realidades em prol da continuidade do poder e de desterritorializar 

sujeitos e conceitos. 

Agora, como num olhar metodológico, que é a nossa própria metodologia, 

buscamos entender como a soma destes percursos e a interação de conceitos nos auxiliam 

a pensar as subjetividades que estão sendo maquinadas no Grindr, o que, a reboque, inclui 

refletir a performance da gentrificação do queer na territorialidade digital. E é por isso que 

entendemos o remplacement e o diagrama como correspondentes porque há uma série de 

mutações e combinações conceituais sendo maquinadas (diagrama) e dissuadidas 

(remplacement) nos perfis do Grindr. Saber, poder e subjetivação, três capítulos que 

interagem entre si como um diagrama que busca cartografar seus remplacements e 

agenciar a gentrificação nos meandros cibernéticos da rede digital. Outrossim, esta relação 



Thiago Mozer; Gabriela Alves; Raabe Bastos; Alessandra Toledo 

 

25  
Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 

 

 

diagrâmica para com o trabalho de Schulman não se aventa forçosa, pois está presente 

mesmo na definição de seu trabalho. 

Portanto, o trabalho da autora, que busca expandir epistemologicamente o seu 

conceito, tem um olhar genealógico e uma guinada diagrâmica. Polimorfismo conceitual é 

agenciamento por diagramas, dado que cruza os fatos e conceitos, como numa rede, 

aventando-se um conceito híbrido, complexo, dinâmico e multidimensional; como as 

territorialidades físicas — e digitais. Tamanha é a bricolagem conceitual e abertura 

propositiva, que a última frase de seu livro é esta, inscrita no posfácio: “Leitora, leitor: ao 

trabalho” (ibid, 2018, p. 167, 129 tradução nossa). No bojo deste trabalho, cabe esmiuçar 

como a máquina física (o celular, vetor de territorialidades digitais) acopla máquinas 

abstratas (o aplicativo, suas relações e conceitos) que atestam a complexidade do real do 

Grindr, maquinam sujeitos em prol do controle.  

Dessa maneira, entendendo que este conceito é diagrâmico, o que reitera a sua 

maleabilidade e hibridez entre territórios físicos e digitais, esmiuçamos quais são os 

dispositivos que subjetivam as tecnossexualidades do/no Grindr e forjam a sua própria 

realidade, fazendo mover a própria gentrificação do queer, pois, como nos lembra 

Foucault, é a sexualidade o vetor que liga os saberes às relações de poder que, juntos, criam 

os regimes que configuram e controlam a vida. Se para se ter sexualidade é preciso 

comunhão, cabe, aqui, a intriga de se investigar a gentrificação do queer, que dentre suas 

várias ações polimorfas, rompe com a solidariedade, este pressuposto da comunhão 

(sexual). 

 

Considerações finais 

Ao intentarmos deslocar o conceito gentrificação do queer para as tramas 

cibernéticas do digital, observamos como este conceito, em sua plasticidade 

epistemológica, condizia com aquilo que Sarah Schulman (2018) já nos alertava: o fato de 

ser um conceito que, conquanto embrionário, merece ser alargado e refletido em diálogo 

com outras premissas teóricas, de modo que se confira robustez ao seu próprio 

desenvolvimento e aplicação. Nesse sentido, ainda que a crescente recrudescência de 

processos de vigilância nos meios urbanos, comunicacionais e socioculturais seja um 

fenômeno global, seus desenvolvimentos locais, como no aplicativo Grindr, parecem de 

algum modo dialogar proficuamente com o conceito schulmaniano.  

Não à toa, sob um olhar ora queer, ora (des)vigilante, conseguimos esmiuçar a 



A gentrificação do queer...  Artigo 
 

 

Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 
26 

 

 

aplicabilidade deste conceito em quatro dispositivos que, se somados, compõem um 

diagrama, imagem mais adequada para se pensar a entrada e a performance da 

gentrificação do queer na territorialidade digital. Estes quatro dispositivos, justamente por 

serem dispositivos — no sentido foucaultiano —, interagem entre si de modo muito 

assimétrico e muito negociador. Isso posto, basta recuar sobre as capturas de telas para se 

entender como, às vezes, a metade de um dispositivo que analisamos se complementa com 

a metade de um outro dispositivo; ou, então, os pares antitéticos que identificamos em 

quatro níveis possam acontecer tudo ao mesmo tempo, de uma só vez, num mesmo perfil.  

Logo, este imbricamento de dispositivos, com vistas a estabelecer um diagrama que 

controla territórios, territorialidades, corpos, saberes, poderes e subjetivações, recebe o 

nome de regime. Em sendo assim, a interação dos nossos pares antitéticos fomenta a ideia 

do próprio regime, cuja base teórico-prática tem uma aplicabilidade política, visto que 

busca estabelecer regras, padronizações, escalas, regimes, disposições legais, modos de 

conduzir a vida e a existência dos sujeitos que estão sob a mira ou encalacrados por tal 

regime. Nesse sentido, reforçamos que os dispositivos supracitados podem operar, em 

instância de regime, em fragmentos, em suplementação, mas sempre com vistas a ditar os 

rumos daqueles corpos.  

Portanto, a gentrificação do queer na territorialidade digital é um diagrama que 

coloca em curso um regime assimétrico de invisibilidades, de refazimento de 

subjetividades, de negociação de privacidades e de reprogramação de um certo modo de 

intimidade. Ainda que haja contrapoderes ao seu funcionamento cibernético, este é um 

conceito que produz norma, padrão, silenciamentos e apagamentos aos sujeitos que têm 

na fonte de suas subjetividades as contingências queer. Entendemos, por fim, que a 

obliteração da máquina gentrificadora não parte de uma fuga dos usuários deste território, 

tampouco da exclusão do aplicativo. Pelo contrário: é na ocupação deste espaço que 

podemos chamar atenção para as duas falhas sobre e a partir das quais a gentrificação do 

queer atua: a pedagogia midiática e a pedagogia sexual. 

  



Thiago Mozer; Gabriela Alves; Raabe Bastos; Alessandra Toledo 

 

27  
Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 

 

 

Referências 

ALCÂNTARA, Maurício. “Gentrificação”. In: Enciclopédia de Antropologia. São 

Paulo: USP, 2018. 

BRUNO, Fernanda. “Dispositivos de vigilância no ciberespaço: duplos digitais e identidades 

simuladas”. In: Revista Fronteiras – estudos midiáticos, v. 3, n. 2, maio/agosto, 2006. 

BRUNO, Fernanda; CARDOSO, Bruno; KANASHIRO, Marta; GUILHON, 

Luciana; MELGAÇO, Lucas (orgs). Tecnopolíticas da vigilância: Perspectivas da margem. São 

Paulo: Boitempo, 2018. 

CARTACAPITAL. “‘Aquarius’ e o dever da resistência. In: CartaCapital. São Paulo: 

Editora Confiança, 2016. 

CASTELLS, Manuel. A sociedade em rede. São Paulo: Paz e Terra, 2017a.  

CHABROL, Marie; COLLET, Anaïs; GIROUD, Matthieu; LAUNAY, Lydie; 

ROUSSEAU, Max e TER MINASSIAN, Hovig. Gentrifications. Paris: Éditions 

Amsterdam, 2016.  

DELEUZE, Gilles. Foucault. São Paulo: Editora Brasiliense, 1988.  

DELEUZE, Gilles. Conversações. São Paulo: Editora34, 2013.  

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs - capitalismo e esquizofrenia. V. 5. 

São Paulo: Editora34, 2017c. 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: história da violência nas prisões. Petrópolis: Editora 

Vozes, 2014.  

FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2018.  

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade I: A vontade de saber. Rio de Janeiro: 

Paz e Terra, 2020.  

GLASS, Ruth. London: aspects of change. Londres: MacGibbon & Kee, 1964. 

GUATTARI, Félix; ROLNIK, Sueli. Micropolítica: cartografias do desejo. Petrópolis: 

Editora Vozes, 2010.  

HAESBAERT, Rogério. O mito da desterritorialização: do “fim dos territórios” à 

multiterritorialidade. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2012 

HOOKS, bell. Teoria feminista: da margem ao centro. São Paulo: Perspectiva, 2019.  

ILLOUZ, Eva. O amor nos tempos do capitalismo. Rio de Janeiro: Editora Zahar, 2007.  



A gentrificação do queer...  Artigo 
 

 

Equatorial, Natal, v. 12, n. 23, jul./dez. 2025 
28 

 

 

JOHNSON, Steve. Cultura da interface. Rio de Janeiro: Zahar, 2001.  

LAROUSSE. Dicionário enciclopédico ilustrado. São Paulo: Larousse, 2015. 

LOVELUCK, Benjamin. Redes, liberdades e controle: uma genealogia política da 

internet. Petrópolis: Vozes, 2018.  

LYON, David. “11 de setembro, sinóptico e escopofilia: observando e sendo observado” . In: 

BRUNO, Fernanda; KANASHIRO, Marta; FIRMINO, Rodrigo (org.), Vigilância e 

visibilidade. Porto Alegre: Sulina, 2010.  

PORTINARI, Denise; CÉSAR, Maria. Rita. “A gentrificação da homossexualidade”. In: 

OLINTO, H; SCHOLLHAMMER, K. (orgs.). Literatura e espaços afetivos. Rio de 

Janeiro: 7 Letras, 2014.  

PRECIADO, Paul. Testo junkie: sexo, drogas e biopolítica na era 

farmacopornográfica. São Paulo: n-1 edições, 2018.  

RAFFESTIN, Claude. Por uma geografia do poder. São Paulo: Ática, 1993.  

SCHULMAN, Sarah. La gentrification des esprits. Paris: Éditions B-42, 2018. 

 

 

Recebido em 10 de dezembro de 2024. 

Aceito em 11 de maio de 2025. 


