
 
 

 

 

History of Education in Latin America - HIstELA 

This work is licensed under a Creative Commons — Attribution 4.0 International — CC BY 4.0  

 

A militância política como processo formativo 
na trajetória de Vera Baroni  

Militancy as a Political Formative Process in the 
Trajectory of Vera Baroni 
 

Hemilly Suenny da Silva  

Orcid: 0009-0008-8489-0333 

Universidade Federal de Pernambuco, Recife, Pernambuco, Brasil, Email: hemilly.suenny@ufpe.br 

Tayanne Adrian Santana Morais da Silva  

Orcid: 0000-0001-9868-7151 

Universidade Federal de Pernambuco, Recife, Pernambuco, Brasil, Email: tayanne.morais@ufpe.com 

Raylane Andreza Dias Navarro Barreto  

Orcid: 0000-0002-5602-8534 

Universidade Federal de Pernambuco, Recife, Pernambuco, Brasil, Email: raylane.navarro@ufpe.br 

 

DOI: 10.21680/2596-0113.2025v8n1ID42097 

Citation: Silva, Hemilly Suenny da; Silva, Tayanne Adrian Santana Morais da, Barreto, 
Raylane andreza Dias Navarro. (2025). A militância política como processo formativo 
na trajetória de Vera Baroni. History of Education in Latin America - HistELA, 8(1). 
Recuperado de https://periodicos.ufrn.br/histela/article/view/42097 

Conflito de interesses: Os autores declaram que não existem interesses 
concorrentes. 

Editora: Olivia Morais de Medeiros Neta 

Recebido: 15/11/2025 

Aprovado: 20/12/2025 

OOPEN ACCESS 

 

Resumo 

O artigo objetiva evidenciar os processos de formação política de Vera Baroni (1945), 
mulher negra, feminista, ativista dos direitos humanos, advogada sanitarista, yabassé 
e coordenadora da Rede de Mulheres de Terreiro de Pernambuco. Ancora-se na 
História da Educação e nos estudos interseccionais de gênero e raça, buscamos 
compreender como sua militância foi construída ao longo do tempo, articulando 
experiências formais e não-formais de formação, deslocamentos geográficos, 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:hemilly.suenny@ufpe.br
mailto:tayanne.morais@ufpe.com
mailto:raylane.navarro@ufpe.br


 

History of Education in Latin America – HistELA, v. 8, e42097, 2025, p. 2 de 16 

vínculos com o sagrado e sua inserção em diferentes frentes de luta. Realizou-se uma 
pesquisa documental e bibliográfica e analisou-se os dados que evidencia a trajetória 
de Baroni, marcada pela transversalidade entre religiosidade, saberes comunitários e 
enfrentamento político às estruturas de opressão racial e de gênero. 

Palavras-chave:  História das Mulheres. Formação política. Movimentos sociais. 
Feminismo Negro. Vera Baroni. 

 

Abstract 

This article aims to highlight the political formation processes of Vera Baroni (1945), a 
Black woman, feminist, human rights activist, public health lawyer, yabassé (priestess), 
and coordinator of the Pernambuco Terreiro Women's Network. Anchored in the 
History of Education and intersectional studies of gender and race, we seek to 
understand how her activism was constructed over time, articulating formal and non-
formal educational experiences, geographical displacements, connections to the 
sacred, and her insertion in different fronts of struggle. Documentary and bibliographic 
research was conducted, and data evidencing Baroni's trajectory, marked by the 
transversality between religiosity, community knowledge, and political confrontation 
with structures of racial and gender oppression, were analyzed. 

Keywords: Women’s History. Political Formation. Social Movements. Black Feminism. 
Vera Baroni. 

 

Introdução 

Contribuir para a escrita da história das mulheres constitui uma tarefa desafiadora e 
politicamente situada. Ao longo do tempo, suas experiências foram marginalizadas 
por uma historiografia “oficial” moldada por fontes e perspectivas predominantemente 
masculinas. A presença das mulheres na esfera pública, nesse contexto, foi 
frequentemente mediada por figuras masculinas, a exemplo de seus maridos, pais e 
irmãos, de modo que suas trajetórias eram lidas a partir de vínculos familiares, não 
como agentes históricos autônomas. Como observa Del Priore (2010, p. 217), “[...] o 
território do historiador manteve-se, durante muito tempo, exclusividade de um só 
sexo [...]”, quadro que alimentou, por décadas, a falsa ideia de que as mulheres não 
possuíam uma história própria ou suficientemente relevantes para serem registradas. 

A partir dos anos 1980, contudo, historiadores e historiadoras como Joan Scott, 
Michelle Perrot e Georges Duby passaram a reivindicar novos olhares sobre o 
passado, inaugurando um campo de investigação que se consolidou como espaço 
fecundo para narrativas contra-hegemônicas. Ainda assim, é preciso reconhecer as 
lacunas que persistem, sobretudo no que diz respeito às experiências de mulheres 
negras, indígenas, ciganas, asiáticas e oriundas das classes populares cujas 
trajetórias são atravessadas por múltiplas opressões e seguem sub-representadas na 
produção historiográfica. 

No caso das mulheres negras, em particular, o campo de pesquisa, apesar de 
promissor, ainda enfrenta os efeitos de um imaginário colonial que insiste em 
representá-las pela via da subalternidade. Como analisa bell hooks (1995), a 
intersecção entre racismo e sexismo produz uma imagem social da mulher negra 
como figura destinada ao serviço do outro, reforçando uma desumanização estrutural 
que atravessa o imaginário coletivo. Essa sobreposição de opressões intensifica a 
marginalização dos sujeitos femininos negros e dificulta que suas contribuições sejam 
valorizadas como parte legítima dos processos históricos. 



 

History of Education in Latin America – HistELA, v. 8, e42097, 2025, p. 3 de 16 

É na contramão dos processos de invisibilização que sujeitos como Vera Regina Paula 
Baroni se firmam e resistem nos espaços públicos. Vera Regina Paula Baroni, que 
nasceu em 1945 no Rio de Janeiro, construiu uma trajetória marcada pela defesa dos 
direitos das mulheres negras e pelo enfrentamento ao racismo, com expressiva 
atuação em diferentes movimentos sociais, conselhos públicos e organizações civis. 
Técnica em enfermagem e advogada sanitarista, dedicou-se à luta pela equidade no 
campo da saúde e pela promoção da igualdade racial, destacando-se, entre outras 
frentes, por sua participação no Conselho Nacional de Promoção da Igualdade Racial 
(CNPIR)i, entre os anos de 2010 e 2012. 

A partir do estudo de sua trajetória de militância, este artigo tem como objetivo 
evidenciar os processos de formação política de Vera Baroni enquanto feminista 
negra, ativista dos direitos humanos, yabasséii, advogada sanitarista e coordenadora 
da Rede de Mulheres de Terreiro de Pernambuco, prescrutando elementos formativos 
de militância desde a juventude até os dias atuais. 

Embora este estudo não se restrinja à formação escolar ou acadêmica de Vera Baroni, 
é relevante destacar os espaços institucionais que compõem sua trajetória educativa, 
considerando o impacto direto dessas formações em sua atuação política e 
comunitária. Vera formou-se técnica em Enfermagem (1972) e graduou-se em Direito 
pela Universidade Católica de Pernambuco (1991), com especializações em Direito 
do Trabalho (Universidade Católica de Pernambuco, 1992), Relações do Trabalho e 
Negociações (Universidade de Pernambuco, 1994), Direito Administrativo e 
Constitucional (Universidade Federal de Pernambuco, 2000), Direitos Humanos 
(Universidade Federal da Paraíba, 2004) e Saúde Coletiva (Universidade Federal da 
Bahia, 2006). Como relatou em entrevistas ao SOS Corpo (2012) e ao projeto Aye 
Antropologia (2023), tais escolhas foram orientadas pela busca de ferramentas que 
viabilizassem a defesa de populações vulnerabilizadas em qualquer parte do Brasil. 

A análise aqui empreendida parte da compreensão de que a mobilidade de Vera entre 
sindicatos, associações civis, movimentos populares e espaços religiosos não apenas 
ampliou seu repertório intelectual e cultural, como também favoreceu a articulação 
com diferentes sujeitos na defesa dos direitos de trabalhadores, de pessoas negras e 
dos povos de terreiro. A interação constante com outras mulheres negras — cujas 
trajetórias são singulares, mas atravessadas por desafios estruturais comuns — 
revela que sua militância foi construída de forma coletiva, sustentada por redes de 
apoio e parte de um processo de interação política, afetiva e espiritual. 

Para tanto, adotamos a pesquisa documental, conforme proposta por Cellard (2008), 
que destaca a importância de identificar e interpretar criticamente os documentos 
como forma de compreender processos históricos e os sujeitos neles implicados. Com 
base nesse enfoque, realizamos levantamento no Arquivo Público Estadual Jordão 
Emerenciano (APEJE)iii, onde localizamos o processo judicial movido contra Vera 
Baroni pela Delegacia de Ordem Política e Social (DOPS), durante o Regime Civil-
Militar (1964–1985), bem como seu processo de indenização, fundamentado na Lei 
da Anistia (1979)iv. Complementarmente, incorporamos entrevistas e matérias 
produzidas pelo SOS Corpo – Instituto Feminista para a Democracia (2012)v e pelo 
projeto Aye Antropologia (2023)vi. 

Aliada à pesquisa documental, realizamos uma investigação bibliográfica ancorada 
em autoras que abordam, sob uma perspectiva interseccional, a experiência de 
mulheres negras no Brasil. As contribuições de Sueli Carneiro (2002; 2003) foram 
fundamentais para tensionar leituras homogeneizantes da resistência política, 
evidenciando tanto o caráter estrutural das opressões quanto os saberes produzidos 
nas margens do discurso dominante. 



 

History of Education in Latin America – HistELA, v. 8, e42097, 2025, p. 4 de 16 

Teoricamente, o estudo ancora-se no conceito de formação proposto por Pierre 
Dominicé (1988), articulado à concepção de educação não-formal de Maria da Glória 
Gohn (2006). Enquanto Dominicé compreende a formação como resultado de 
experiências vividas em diferentes contextos, Gohn valoriza os espaços não-
escolares vinculados à militância, à comunidade e à organização popular. A 
interlocução entre esses referenciais possibilita visualizar a formação política de 
sujeitos como Vera Baroni para além da lógica institucional e escolar, bem como estes 
são continuamente forjados nos entrecruzamentos entre o pessoal e o coletivo, o 
político e o espiritual. 

A análise da trajetória de Vera Regina Paula Baroni, mulher negra cuja atuação 
política atravessa os campos da saúde, do direito, das lutas feministas e das tradições 
de matriz afro-brasileira, permite ampliar os contornos da historiografia sobre as 
mulheres na Ditadura Civil-Militar, ao evidenciar modos de formação política que 
escapam aos marcos tradicionais da escola ou da universidade, sem deles se apartar 
completamente. Sob a lente da História da Educação, esses percursos tensionam a 
lógica excludente da história oficial e deslocam as fronteiras do que se reconhece 
como educativo, reafirmando o papel das mulheres negras como produtoras de 
saberes e também como protagonistas de processos formativos em contextos 
autoritários. 

 

Vera Baroni: formação política e ações de resistência 

Vera Regina Paula Baroni é a filha mais velha de quatro irmãos, nascida no seio de 
uma família da classe trabalhadora, composta por sua mãe, Salustiana Paula dos 
Santos, lavadeira baiana, e por seu pai, Geraldo Roberto dos Santos, policial natural 
de Minas Gerais. Mulher negra, forjada nas intersecções entre os espaços 
institucionais de ensino e as lutas cotidianas por justiça social, Vera construiu sua 
trajetória marcada pela militância nos movimentos sociais, na organização de 
comunidades de base e em diferentes experiências educativas. Por sua atuação, foi 
alvo de episódios de racismo, além de ter sido presa e perseguida durante o Regime 
Civil-Militar. Sua história é também atravessada por vínculos com o sagrado — desde 
sua relação com a Igreja Católica, na juventude, até sua iniciação no Candomblé, já 
adulta — afirmando uma identidade negra ancorada nos saberes ancestrais da afro-
religiosidade. 

Seu percurso escolar teve início no Colégio do Educandário Ruy Barbosa, no Rio de 
Janeiro, entre 1959 e 1965. Durante a juventude, esteve engajada nas atividades da 
Igreja Católica, participando de diversas organizações religiosas. Dentre elas, 
destacam-se as Comunidades Eclesiais de Base (CEBs)vii e a Cruzada Eucarísticaviii. 
Foi, no entanto, a partir de sua inserção na Juventude Operária Católica (JOC) que 
Vera Baroni passou a desenvolver uma consciência crítica sobre sua posição social e 
identitária (Baroni, 2012). 

No Brasil, a JOC foi criada com o intuito de aproximar a doutrina católica da juventude 
trabalhadora, promovendo debates sobre as condições de vida e trabalho da classe 
operária. Conforme analisa Mattos (2009), o movimento adotava o método “Ver, Julgar 
e Agir”, que consistia em observar a realidade concreta, interpretá-la à luz do 
evangelho e propor ações transformadoras. Após o golpe civil-militar de 1964, a JOC 
passou a ser vista como uma ameaça pelo regime, em razão de sua capacidade de 
mobilizar jovens em torno de pautas sociais e ações políticas, sendo alvo de 
perseguições sistemáticas (Mattos, 2009). 



 

History of Education in Latin America – HistELA, v. 8, e42097, 2025, p. 5 de 16 

No ano de 1962, aos 17 anos, motivada pelo desejo de promover o acesso à educação 
entre os setores populares, Vera iniciou seu trabalho com a alfabetização de adultos 
— marco inicial de sua trajetória como defensora dos direitos humanos. 
Frequentadora das missas no Colégio Sion, tradicional instituição voltada à elite 
feminina carioca, Vera articulou com as freiras da escola a liberação de uma sala para 
ministrar aulas de alfabetização para trabalhadores e trabalhadoras da classe popular. 
A iniciativa inspirava-se no modelo das escolas radiofônicasix, e visava ampliar o 
alcance da educação básica (Baroni, 2012; 2023). 

Ainda em 1962, atuou como monitora de uma turma de jovens e adultos por meio do 
rádio, utilizando o método de alfabetização proposto por Paulo Freire. Essa 
pedagogia, centrada nas experiências e saberes dos sujeitos, permitia que o processo 
de aprendizagem se conectasse com a realidade concreta dos alunos (Silva, 2022). 
Vera era responsável por uma turma de 60 pessoas, majoritariamente migrantes 
nordestinos empregados na construção civil e no trabalho doméstico (Baroni, 2023). 
Esses sujeitos faziam parte do fluxo migratório advindo do êxodo rural que, nas 
décadas de 1950 e 1960, deslocou milhares de pessoas do Nordeste para o Sudeste, 
impulsionados por fatores como as secas recorrentes, o avanço da urbanização e o 
processo acelerado de industrialização (Silva, 2021). 

Além do contato com o método de Paulo Freire, o convívio com esses trabalhadores 
despertou em Vera uma admiração particular pelo povo pernambucano, 
especialmente pelos recifenses, cuja expressiva valorização da cultura popular 
chamava sua atenção (Baroni, 2012; 2023). Já familiarizada com nomes como o 
paraibano Jackson do Pandeiro e o pernambucano Luiz Gonzaga, Vera passou a 
estreitar seus vínculos afetivos e políticos com a cultura nordestina, o que viria a 
marcar seus futuros deslocamentos geográficos e compromissos militantes. Assim 
rememorou: 

Ficava admirada especialmente com a forma como o pernambucano falava de sua terra, 
da saudade que sentia das manifestações e do fazer cultural. No Rio de Janeiro, 
terminavam isolados nas obras, eram desrespeitados, chamados de paraíba. Na escola, 
se sentiam bem (Baroni, 2023). 

Além de seu trabalho como alfabetizadora, Vera Baroni ajudou a fundar um clube 
voltado à oferta de atividades de lazer para os alfabetizandos, sujeitos que, imersos 
em jornadas exaustivas, careciam de opções de entretenimento e espaços de 
convivência digna. A reivindicação por uma sala no Colégio Sion e a atuação como 
monitora nas aulas de jovens e adultos (EJA) demonstram sua convicção de que a 
educação é um direito fundamental da classe trabalhadora. O clube, por sua vez, 
evidencia como Vera também compreendia o lazer como um direito historicamente 
negado às camadas populares, reforçando sua visão sobre dignidade e justiça social. 

Foi no contexto dessas atividades que conheceu o padre operário francês Paul 
Gauthierx, que a convidou a participar do projeto Companheiros e Companheiras de 
Jesus Carpinteiro, voltado à formação política de base durante o Regime Civil-Militar. 
Entusiasmada com a proposta, Vera mudou-se para Vitória (ES), em 1966, iniciando 
uma trajetória de mobilidade por diferentes estados brasileiros. Esse deslocamento, 
como já mencionado, ampliou seu repertório cultural e fortaleceu sua compreensão 
crítica das desigualdades regionais. 

Durante sua estadia no Espírito Santo, mesmo sendo oriunda de uma escola voltada 
à elite carioca e com experiência no campo educacional, Vera trabalhou como 
empacotadora em uma empresa de refino de açúcar. Esse episódio revela uma 
vivência concreta no chão da fábrica, onde enfrentou as condições de trabalho 
marcadas pelo cerceamento da organização sindical. Trata-se de um 



 

History of Education in Latin America – HistELA, v. 8, e42097, 2025, p. 6 de 16 

entrecruzamento entre as dimensões profissional, política e formativa: a trabalhadora 
militante se vê imersa na dureza do trabalho operário, experiência esta que 
aprofundou sua sensibilidade diante das múltiplas frentes de opressão que havia 
começado a perceber desde sua atuação na Juventude Operária Católica. 

A leitura dessa experiência sob a lente de Maria da Glória Gohn (2006) permite 
compreender tais vivências como práticas de educação não formal, cuja potência 
reside na construção coletiva de saberes e no engajamento político. Ao atuar como 
alfabetizadora, militante, trabalhadora e liderança religiosa, Vera transitou por 
territórios educativos que extrapolam a escola, mas que foram, ainda assim, 
profundamente formadores. Nessas práticas, a aprendizagem não se dava apenas 
pelo conteúdo, mas pela convivência com o outro e pelo compromisso ético com a 
transformação social.  

Seus espaços de sociabilidade e articulação política se estendiam também ao 
ambiente doméstico. No Espírito Santo, Vera dividia sua casa com Cláudia, uma 
francesa que estabelecera vínculos com a comunidade local e, mesmo com cautela, 
abordava temas ligados às vulnerabilidades políticas e sociais que atingiam os 
trabalhadores (Baroni, 2012). Esses espaços de convivência íntima se constituíram 
como territórios políticos nos quais o debate e a reflexão sobre a ordem vigente 
ganhavam forma, cenário considerado perigoso pelos militares. 

Segundo Vera, após o golpe de 1964, muitos militantes católicos ainda alimentavam 
a expectativa de uma possível revolta popular que pusesse fim ao regime. No seio da 
juventude católica a que pertencia, emergiram divergências sobre os rumos do país: 
havia quem visse a industrialização, sobretudo em São Paulo, como caminho para o 
desenvolvimento, enquanto outro grupo, do qual Vera era partidária, defendia que o 
Brasil seguiria sendo majoritariamente agrário por longo período, com atenção 
especial à realidade nordestina. Esse entendimento, aliado às tensões internas da 
juventude católica e ao contexto político do período, contribuiu para sua decisão de 
se deslocar para o Nordeste, onde identificava uma realidade que exigia maior 
atenção e engajamento político. 

Em 1968, aos 23 anos, Vera mudou-se para Recife como integrante da Comunidade 
Companheiros de Jesus, estabelecendo-se inicialmente no bairro comunitário de 
Brasília Teimosa, zona sul da cidade. Permaneceu por pouco tempo, transferindo-se 
em seguida para o município de Alhandra, no litoral sul da Paraíba — região marcada 
por intensos conflitos rurais e disputas políticas. Sobre esse período, Vera afirma: 

[...] o desejo de mudança da sociedade fazia com que a gente vivesse uma utopia tão 
mergulhada na realidade, tão fundamentada no evangelho, que a gente sabia que vivia 
num regime de exceção, mas não aquilatava o risco que corria (Baroni, 2012). 

A trajetória de Vera Baroni, tal como apresentada até aqui, evidencia uma 
compreensão ampliada do que constitui o processo formativo. Para além dos marcos 
escolares, sua formação se deu de forma contínua, articulando saberes vividos em 
espaços religiosos, comunitários, profissionais e militantes. Conforme propõe Pierre 
Dominicé (1988), a formação é um processo construído nas interações entre sujeitos, 
instituições e experiências de vida. A presença de Vera em espaços como a JOC, as 
comunidades de base, as fábricas, as periferias e os territórios de migração operária 
revela uma pedagogia encarnada no cotidiano, o que em nossa análise se constitui 
como uma formação forjada na ação, na escuta e no enfrentamento. 

Movida por ideais de justiça social e por uma fé comprometida com os princípios 
católicos, Vera Baroni tinha em conta os riscos que enfrentava sob o regime repressivo 
instaurado a partir de 1964. Ainda assim, como indica sua narrativa, o desejo de 
transformação da realidade a impeliu a adotar uma postura de resistência que, por 



 

History of Education in Latin America – HistELA, v. 8, e42097, 2025, p. 7 de 16 

vezes, se sobrepunha ao medo. Mulher negra, oriunda da classe trabalhadora, Vera 
compunha a massa “indigesta e polimorfa” de sujeitos considerados subversivos pelo 
Regime Civil-Militar. Sua atuação política se dava, sobretudo, na crença de que a 
educação popular poderia operar como instrumento de combate às desigualdades 
estruturais. 

No final de 1969, essa militância custou-lhe a prisão. Vera foi detida junto a um grupo 
de jovens da Pastoral da Juventude, ligada a Dom Helder Câmara, por se reunirem 
em uma praia para ler o evangelho (Brasil, 2009, p. 52). Para os agentes da repressão, 
qualquer reunião, mesmo pequena, que envolvesse leitura e organização coletiva era 
imediatamente associada à subversão. Tal concepção era alimentada pelo forte 
sentimento anticomunista disseminado pelo regime, segundo o qual a presença de 
comunistas era identificada com desordem moral, decadência e perversão, conforme 
analisado por Rodrigo Patto Sá Motta (2021). 

Esse episódio expõe a contradição entre o discurso cristão hegemônico e as práticas 
da ala progressista da Igreja Católica, que atuava junto às camadas populares. Se, 
por um lado, o cristianismo era utilizado por setores conservadores como legitimador 
do regime, por outro, tornava-se território fértil de resistência entre militantes que 
associavam fé e justiça social. O incômodo das autoridades, portanto, não residia na 
leitura do evangelho em si, mas no potencial transformador dessas práticas, quando 
realizadas em espaços coletivos e articuladas a uma crítica à ordem vigente. A 
repressão sofrida por Vera evidencia o alargamento do escopo persecutório do 
regime, que passou a atingir inclusive sujeitos religiosos engajados. 

Ainda que integrasse um grupo cristão, Vera foi abordada por soldados, teve seus 
pertences confiscados e foi levada à delegacia. Posteriormente, foi transferida para a 
Polícia Civil e, em seguida, para o Departamento de Ordem Política e Social (DOPS), 
no Recife. As transferências ocorreram de forma abrupta e sem comunicação com 
familiares, sob intensa pressão psicológica. Embora não tenha sofrido tortura física, 
sua narrativa revela os traumas provocados pela vigilância constante e pelo medo da 
delação: 

[...] eles não nos deixavam em paz nem no sanitário. Colocaram um enorme espelho, 
que os permitia nos observar, sem sabermos... só depois no segundo dia de prisão foi 
que percebi o espelho. Foi horrível" (Brasil, 2009. p. 52).  

Durante a detenção, Vera foi levada a seu apartamento sem ser informada do destino, 
e acompanhou a busca minuciosa feita pelos policiais. A tensão foi agravada pela 
existência de uma carta comprometedora, cujo conteúdo poderia colocar outras 
pessoas em risco. Assim rememorou o episódio: 

Pensei que eles iriam me matar, me colocaram no camburão e quando eu vi que a 
intenção deles era vasculhar o apartamento, meu pavor aumentou mais ainda, pois lá 
existia uma carta que comprometeria muitas pessoas... o maior desespero de alguém é 
ficar apavorada e ter que disfarçar o terror, porque eles poderiam desconfiar de algo. 
Era um desespero duplo. Até hoje tenho dificuldades em escrever cartas. Acho que isso 
se deve a esse episódio (Brasil, 2009. p. 52). 

Ao ocupar espaços de organização popular e sustentar um posicionamento político 
contrário às normas estabelecidas pelo regime, Vera tornou-se, aos olhos do regime, 
um sujeito a ser neutralizado. Nesse sentido, sua trajetória como mulher negra 
subversiva revela um aspecto central da repressão: a especificidade da violência 
dirigida às mulheres. Para além da prisão, elas eram alvo de estratégias misóginas e 
humilhações sexistas, com suas ações políticas frequentemente deslegitimadas por 
meio da associação à desordem moral, ao desvio sexual ou à ruptura com os papéis 
femininos tradicionais. 



 

History of Education in Latin America – HistELA, v. 8, e42097, 2025, p. 8 de 16 

Segundo a historiadora Ana Maria Colling (1997), a participação de mulheres nos 
movimentos políticos durante o regime representava um duplo gesto de transgressão, 
pois, além de confrontarem a ordem autoritária vigente, desafiavam os papéis de 
gênero socialmente atribuídos às mulheres, sobretudo por meio da figura da “dona de 
casa”. Como registra a Comissão Nacional da Verdade (2014), elas ousaram 
abandonar os lugares de esposa e mãe para adentrarem um campo historicamente 
reservado aos homens: o da política. 

Essa ruptura com as expectativas sociais também é destacada por Maria Amélia Teles 
(2017), para quem a insurgência feminina diante da ditadura incomodava 
profundamente os militares, que esperavam que elas fossem submissas, apolíticas e 
fáceis de controlar. A recusa em ocupar esse lugar esperado fazia dessas mulheres 
— e, de forma ainda mais incisiva, das mulheres negras — alvos privilegiados da 
repressão, pois desestabilizavam o modelo autoritário e patriarcal de poder. 

Vera Baroni é exemplo essa transgressão. Apesar dos traumas provocados pela 
prisão e pela vigilância, ainda hoje atualizados em sua memória, como o medo de 
escrever cartas, sua militância não foi interrompida. Ao contrário, ganhou novo fôlego 
nos anos finais da década de 1970 e início dos anos 1980, quando o Brasil vivia uma 
efervescência política impulsionada pelo fortalecimento dos movimentos sociais, pela 
mobilização em torno da anistia política e pelas pressões em favor da 
redemocratização do país 

Nesse mesmo período de efervescência política e social, as periferias urbanas 
tornaram-se importantes núcleos de mobilização coletiva. Mulheres reivindicavam a 
criação de creches que lhes permitissem ingressar no mercado de trabalho, enquanto 
comunidades locais exigiam melhorias no transporte público e na infraestrutura de 
saúde (Ferreira, 2012). Fruto de seu tempo e de sua inserção nesses territórios 
populares, Vera Baroni se colocou ativamente nesses espaços de luta, especialmente 
por meio da atuação sindical e da defesa dos direitos das mulheres, em especial das 
mulheres negras. 

O caso de Pernambuco apresenta particularidades que merecem destaque. Enquanto 
em muitos estados brasileiros o sindicalismo era liderado por trabalhadores do setor 
industrial, em Pernambuco destacaram-se categorias como educação e saúde, cujos 
profissionais passaram a adotar posturas combativas frente ao autoritarismo. 
Professores e professoras de instituições públicas e privadas também 
desempenharam papel fundamental na articulação de demandas por condições de 
trabalho mais justas e maior autonomia sindical (Ferreira, 2012). 

A partir de 1974, as mobilizações tornaram-se mais intensas, dificultando o controle 
estatal sobre a crescente insatisfação popular. Nesse contexto, emergiram os 
chamados Movimentos de Bairro, entendidos como formas de organização coletiva 
protagonizadas por moradores das periferias urbanas, majoritariamente de baixa 
renda. Reivindicavam melhorias nas condições de vida, acesso a serviços públicos e 
participação política, com significativo apoio da ala progressista da Igreja Católica em 
Recife (Albuquerque, 2006). 

Foi nesse cenário que Vera Baroni, já atuando como técnica em enfermagem, 
intensificou sua participação no movimento sindical. Filiou-se ao Sindicato de 
Trabalhadores de Enfermagem e, em 1980, passou a integrar a Articulação Nacional 
de Movimentos Populares e Sindicais (ANAMPOS), que defendia a autonomia dos 
movimentos frente aos interesses estatais e partidários. Essa articulação, 
posteriormente, contribuiu para a fundação da Central Única dos Trabalhadores 
(CUT), da qual Vera participou em encontros realizados no Recife. Dentro do 
sindicato, liderou a proposta de criação da Secretaria de Mulheres, pautando a 



 

History of Education in Latin America – HistELA, v. 8, e42097, 2025, p. 9 de 16 

importância de espaços específicos para a luta feminista no interior das estruturas 
sindicais. 

A gente brigou tanto! E a gente tinha de ir aos encontros, tinha de fazer a luta no 
sindicato e se afirmar como mulheres que estavam transformando a sociedade – e isso, 
para nós, era ser feminista, mas tínhamos de lutar dentro das outras categorias para 
fortificar aquelas mulheres que estavam lá e que nem tinham coragem de peitar os 
homens. Eu era dirigente sindical, então tinha peso para peitar. Eu tinha mais poder. Aí 
eu me aliava a algumas de outros sindicatos para a gente poder enfrentar (Baroni, 
2012).  

Outro desdobramento importante de sua trajetória política foi sua inserção nas 
disputas eleitorais. Vera Baroni candidatou-se a vereadora do Recife em 1988 e, 
posteriormente, à deputada estadual em 2002, ambas as candidaturas pelo Partido 
dos Trabalhadores (PT). Em 1988, obteve uma votação expressiva, mas não se 
elegeu devido às exigências do quociente eleitoral; já em 2002, enfrentou sérias 
dificuldades com a distribuição do material de campanha, o que comprometeu a 
visibilidade de sua candidatura. Essas tentativas eleitorais revelam não apenas seu 
compromisso com a transformação social por dentro das instituições, mas também 
evidenciam os obstáculos enfrentados por mulheres negras na disputa por esses 
espaços. As dificuldades com a visibilidade da candidatura, a escassez de recursos e 
a ausência de apoio estrutural, por exemplo, expõem como candidaturas negras — 
sobretudo de mulheres — são frequentemente marginalizadas, especialmente quando 
articulam pautas que desafiam estruturas consolidadas de poder. 

Sua narrativa evidencia não apenas sua consciência feminista em construção, mas 
também o reconhecimento da desigualdade interna aos próprios movimentos sociais 
onde as mulheres, sobretudo as negras, precisavam afirmar sua legitimidade e 
disputar protagonismo. Moradora do bairro do Córrego do Jenipapoxi, na periferia do 
Recife, Vera também percebia de forma concreta as carências que afetavam 
diretamente as mulheres da comunidade. A ausência de hospitais, farmácias e 
serviços básicos de saúde levaram-na a transformar sua própria residência em uma 
espécie de posto de saúde informal. 

Naquele período, trabalhava como técnica em enfermagem no Hospital da 
Restauração, passando a ser procurada pelos vizinhos para realizar curativos, orientar 
o uso de medicamentos e oferecer escuta. Como ela mesma relata, tornou-se uma 
referência de saúde no bairro (Baroni, 2012, p. 18). Esse reconhecimento não se 
restringe ao campo da assistência, mas revela o caráter político e educativo da 
atuação comunitária de Vera, tendo em vista que desenvolveu um exercício cotidiano 
de cuidado que contribuiu para sua formação como liderança. 

Esse processo formativo, marcado pelo trânsito entre associações, sindicatos, bairros 
periféricos e secretarias de movimentos populares, mostra como a formação de Vera 
Baroni ocorreu a partir de múltiplos territórios educativos. Os saberes que mobilizou 
foram construídos não apenas nos bancos escolares, mas, sobretudo, na escuta 
atenta das necessidades coletivas. Tais experiências, ainda que situadas fora dos 
muros das instituições escolares, operaram como práticas de educação política 
forjada na luta por direitos, na partilha e no cuidado. 

Essa trajetória marcada por experiências de educação não-formal não exclui, 
tampouco contradiz, a formação institucional de Vera Baroni. Ao contrário, sua 
formação acadêmica se alia às práticas populares que compõem seu percurso de 
militância, funcionando como instrumento estratégico de atuação. Primeiro, a 
educação básica lhe permitiu atuar como alfabetizadora de jovens e adultos; depois, 
a formação em Enfermagem contribuiu para sua atuação como referência comunitária 



 

History of Education in Latin America – HistELA, v. 8, e42097, 2025, p. 10 de 16 

em saúde; por fim, a graduação em Direito, obtida na Universidade Católica de 
Pernambuco, ampliou seu entendimento sobre os marcos legais que estruturam a vida 
em sociedade, sobretudo no que diz respeito à garantia de condições dignas de 
existência em um país em processo de redemocratização. 

Talvez como consequência dos cruzamentos entre o saber acadêmico e a experiência 
popular, Vera passou a direcionar atenção cada vez maior à condição das mulheres 
negras. Sua aproximação com o movimento feminista se consolidou por meio do SOS 
Corpo – Instituto Feminista para a Democracia, fundado em 1981 no Recife. Com foco 
no fortalecimento da organização política de mulheres inseridas em sindicatos, bairros 
populares e espaços periféricos de articulação, o SOS Corpo ofereceu a Vera um 
ambiente propício à reflexão sobre as tensões internas ao próprio feminismo. Nesse 
espaço, sua militância feminista ganhou forma concreta ao lado de outras mulheres 
que, como ela, buscavam apoiar companheiras ainda silenciadas ou hesitantes em 
desafiar o patriarcado, sobretudo nos meios sindicais. 

Esse processo culminou em sua participação ativa no Fórum de Mulheres de 
Pernambuco (FMPE)xii, fundado em 1989 a partir da articulação entre militantes de 
base, acadêmicas, teóricas e lideranças comunitárias. Entre 2002 e 2003, Vera 
integrou a coordenação do Fórum, contribuindo para pautas como o enfrentamento à 
violência contra a mulher, o fortalecimento da participação política feminista e a defesa 
dos direitos sexuais e reprodutivos. 

Foi também no interior desse movimento que Vera reconheceu a ausência — ou, mais 
precisamente, a sub-representação — das pautas específicas das mulheres negras. 
O feminismo tradicional, centrado prioritariamente nas questões de gênero, ainda 
negligenciava as experiências interseccionais marcadas pela articulação entre 
racismo, sexismo e desigualdade de classe. Sua leitura se aproxima da crítica de Sueli 
Carneiro (2003), que aponta a insuficiência teórica e prática de um feminismo que não 
enxerga as estruturas raciais como parte constitutiva das opressões. Assim como 
Carneiro propõe “enegrecer o feminismo”, Vera compreendia a urgência de ampliar o 
escopo do debate para incluir as demandas das mulheres negras como eixo 
estruturante da luta por justiça. Assim analisa: 

Na história deste país as mulheres negras não têm... não aparecem nem como sujeitos 
de construção do conhecimento, muito menos como protagonista[s] da construção de 
uma sociedade que fosse mais justa e igualitária. Nós não aparecemos, é como se não 
existíssemos (Baroni em entrevista concedida à Cardoso, 2012).  

A partir desse entendimento ampliado sobre as ausências e apagamentos dentro do 
próprio campo feminista, Vera Baroni, em articulação com outras companheiras de 
luta, fundou, em 2003, a Uiala Mukaji – Sociedade de Mulheres Negras de 
Pernambuco. A entidade nasceu com o objetivo de dar visibilidade às estruturas de 
opressão que historicamente marcaram a vida das mulheres negras e, ao mesmo 
tempo, disputar os espaços de poder que lhes foram negados.  

A criação da Uiala Mukaji foi fortemente inspirada pela Conferência Mundial contra o 
Racismo, a Discriminação Racial, a Xenofobia e a Intolerância Correlata, realizada em 
Durban, África do Sul, em 2001, da qual Vera participou como representante do 
movimento de mulheres negras. A conferência, conforme analisa Carneiro (2002), 
teve como meta central reconhecer os efeitos históricos do racismo e das violências 
coloniais, fomentar o diálogo entre países e promover os direitos humanos em escala 
global. A participação de Vera nesse evento internacional representou não apenas um 
marco em sua trajetória, mas também um momento de inflexão em sua formação 
política, reforçando a dimensão transnacional e interseccional de sua militância. 



 

History of Education in Latin America – HistELA, v. 8, e42097, 2025, p. 11 de 16 

Para além da esfera civil, sua atuação no movimento feminista negro reaproximou-a 
das religiões de matriz afro-brasileira, em especial do Candomblé, com o qual já 
mantinha vínculos desde a infância. Segundo suas narrativas, aos dois anos de idade 
enfrentou um problema de saúde caracterizado por lesões cutâneas que não 
cicatrizavam. Apesar das tentativas de tratamento pela medicina tradicional, foi 
somente após ser levada por uma tia a um terreiro de Candomblé, aos 15 anos, que 
encontrou algum alívio, por meio de um ritual de descarrego. Na ocasião, recebeu 
também a orientação de desenvolver sua mediunidade e dedicar-se ao culto dos 
orixás (Baroni, 2012; 2023). 

Movida por medo, incertezas e pela forte presença do catolicismo em sua formação 
juvenil, a aproximação efetiva com a espiritualidade afro-brasileira só viria mais tarde, 
já próxima dos 50 anos, impulsionada por sua militância feminista e, em especial, pelo 
envolvimento com a Uiala Mukaji. Foi nesse reencontro com o sagrado que sua 
formação como mulher negra ativista se ampliou, fundindo, em uma ótica religiosa 
diferente, fé e ação política. 

Em meio à sua atuação como feminista e liderança comunitária, e já em contato 
constante com mulheres candomblecistas, Vera Baroni viveu um momento de 
profunda ressignificação espiritual durante uma edição da Terça Negraxiii, no Pátio de 
São Pedro, no Recife. Enquanto assistia a uma apresentação de Afoxéxiv, foi chamada 
ao palco por Maria Helenaxv — cantora, percussionista e Iyakekerê do terreiro Obá 
Aganju Okoloyáxvi, também conhecido como Terreiro de Mãe Amara — que, em gesto 
simbólico, retirou do próprio braço o Idé de Oyáxvii e o colocou no braço de Vera. O 
gesto a emocionou profundamente (Souza, 2014). 

A partir desse encontro com o sagrado, Vera passou a frequentar o Terreiro de Mãe 
Amara, fortalecendo seus vínculos com o Candomblé e afirmando-se como mulher de 
terreiro. Esse processo de reconexão espiritual transformou-se também em crítica à 
estrutura institucional da Igreja Católica, especialmente à sua ala reacionária, que, 
apesar de pregar compaixão, perpetuava desigualdades raciais e sociais. A partir 
dessa ruptura, Vera reelaborou seu entendimento sobre fé e militância como 
dimensões interligadas de sua luta política (Baroni, 2012; 2023). 

Hoje, Vera ocupa o cargo de Yabassêxviii no Ilê Obá Aganju Okoloyá, sob orientação 
de Mãe Amara. Trata-se de uma posição de extrema responsabilidade, ligada à 
preparação das comidas sagradas, fundamentais nos rituais dedicados aos orixás. A 
função exige não apenas domínio técnico, mas também um aprendizado que se dá 
por observação, escuta e memorização — uma forma de formação profundamente 
ancorada na oralidade e na vivência coletiva (Silva; Barreto, 2023). 

A partir das experiências no terreiro, Vera aprofundou seu engajamento no combate 
às múltiplas opressões que atingem de forma particular as mulheres negras afro-
religiosas, combinando o trabalho da Uiala Mukaji com sua atuação religiosa. 
Reconhecendo que essas mulheres enfrentam racismo, sexismo e intolerância 
religiosa, Vera direcionou sua militância para denunciar essas violências e articular 
ações coletivas em prol de seus direitos. 

Em 2007, como desdobramento dessa trajetória, Vera, ao lado de outras mulheres, 
fundou a Rede de Mulheres de Terreiro de Pernambuco, a primeira iniciativa do tipo 
no estado. Segundo Meira (2014), trata-se de uma articulação voluntária, sem 
personalidade jurídica ou vínculos empregatícios, que reúne mulheres de terreiros de 
diversas denominações dos cultos afro-brasileiros e indígenas. O grupo discute temas 
políticos, sociais e religiosos a partir de suas vivências compartilhadas, organizando-
se em torno de uma Coordenação Colegiada e de um Conselho Religioso. Essas 
organizações, conforme Meira e Baroni (2010), desempenham papel essencial na luta 



 

History of Education in Latin America – HistELA, v. 8, e42097, 2025, p. 12 de 16 

por direitos humanos, no enfrentamento ao racismo, na defesa da liberdade de crença 
e culto, e na promoção da saúde e da dignidade das mulheres de terreiro. Sem sede 
fixa, os encontros ocorrem de forma itinerante, em roças, barracões e terreiros, 
fortalecendo os laços entre espiritualidade e ação política.  

Ao se organizarem, essas mulheres não apenas preservam saberes tradicionais, mas 
também desafiam a exclusão social e o racismo estrutural, construindo espaços de 
resistência, cuidado e empoderamento. A participação de Vera Baroni na criação da 
Rede teve um impacto decisivo em sua vida: ali, sua espiritualidade encontrou 
ressonância com sua militância, fortalecendo ambas. Atualmente, ela integra a 
Coordenação Executiva Colegiada da Rede, com atuação destacada em pautas 
feministas. A experiência de Vera ilustra, nesse sentido, que a busca por justiça e 
igualdade é um esforço coletivo, enraizado na escuta, na ancestralidade e na 
construção de redes. Sua história não apenas enriquece a historiografia sobre 
mulheres negras no Brasil, mas também oferece elementos para repensarmos a 
formação política como um processo que articula fé, território, resistência e ação 
comunitária. 

 

Considerações finais 

A partir de uma abordagem interseccional ancorada na História da Educação e na 
crítica feminista negra, procuramos evidenciar os processos de formação política de 
Vera Baroni, cujas experiências vividas se deram em meio a experiências 
comunitárias, religiosas, sindicais e institucionais, que desafiam os limites tradicionais 
daquilo que se reconhece como espaço formador.  

Assim, o conceito de formação, mobilizado a partir de Pierre Dominicé (1988), permitiu 
interpretar os deslocamentos físicos, simbólicos e políticos de Vera como ações 
políticas e, por isso, formativas, forjadas na interação com sujeitos, territórios e 
memórias. Seu percurso evidencia que a formação de mulheres, sobretudo as 
racializadas, não se dá apenas nos espaços formais de ensino, mas se desenha 
também nas alianças políticas e espirituais que são tecidas ao longo da vida. No 
diálogo com Gohn (2006), destacamos que essa educação não-formal tensiona as 
hierarquias do saber legitimado e expõe os limites da lógica escolarizante da 
historiografia educacional diante das experiências de mulheres. 

A trajetória de Vera Baroni — como a de tantas outras mulheres negras — foi e é 
atravessada por contradições, tensões e disputas que desafiam interpretações 
lineares e exigem análises sensíveis aos contextos históricos em que suas 
experiências se inscrevem. Longe de representar um modelo generalizável, seu 
percurso de vida revela, em sua singularidade, os desafios, deslocamentos e sentidos 
atribuídos à formação por mulheres negras em contextos marcados pela opressão. 
Ao atentar para essas dimensões, a análise aqui desenvolvida não pretendeu oferecer 
respostas conclusivas, mas indicar caminhos possíveis para uma escuta mais atenta 
das histórias que, mesmo diante de múltiplos silenciamentos, encontraram modos de 
se inscrever no tempo. 

 

 

 

 

 .xix 



 

History of Education in Latin America – HistELA, v. 8, e42097, 2025, p. 13 de 16 

Nota 

 
i Criada em 2003 pela Lei nº 10.678, a Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial tem 

por objetivo propor políticas nacionais de combate ao racismo, com foco especial na população 

negra. 

ii Yabassé, em um terreiro de Candomblé, é a responsável pelo preparo dos alimentos sagrados 

(Freire Filho, 2016). 

iii Principal arquivo público do Estado de Pernambuco, o APEJE está localizado na Rua do Imperador 

Pedro II, nº 371, bairro de Santo Antônio, Recife. 

iv A Lei da Anistia (Lei nº 6.683/1979) concedeu perdão a crimes políticos e conexos cometidos entre 

1961 e 1979, permitindo o retorno de exilados e encerrando processos contra opositores do regime. 

v Organização sem fins lucrativos fundada em 1981 no Recife, a SOS Corpo defende que os 

movimentos de mulheres são sujeitos políticos capazes de transformar suas condições de vida. 

vi Vinculado ao Programa de Pós-graduação em Antropologia da UFPE, o grupo atua no campo da 

antropologia e áreas correlatas, com ênfase nos campos de conhecimentos, meio ambiente, relação 

humano e não humano, bem como epistemologias que discutem a relação natureza e cultura.  

vii Durante o Regime Civil-Militar, as CEBs funcionaram como espaços de leitura crítica da Bíblia, 

possibilitando que os leigos a interpretassem em diálogo com suas realidades sociais e eclesiais 

(Schiavo, 2014). 

viii A Cruzada Eucarística era uma associação voltada a crianças de ambos os sexos, acessada após 

a primeira comunhão, com fins de formação religiosa e disciplina. 

ix Criadas em 1961, as Escolas Radiofônicas do MEB visavam promover a educação básica de 

trabalhadores, com ênfase na transformação da realidade. 

x  Professor em um seminário em Dijon, leste da França, ficou conhecido nos meios católicos por 

fundar, entre 1957 e 1958, a companhia “Companheiros e Companheiras de Jesus Carpinteiro”. 

xi O Córrego do Jenipapo é um bairro periférico da zona norte do Recife, com histórico de 

vulnerabilidades urbanas e riscos de deslizamentos durante o período chuvoso. 

xii O Fórum de Mulheres de Pernambuco (FMPE) é uma articulação feminista, antirracista e 

anticapitalista que reúne entidades, ONGs e coletivos em defesa dos direitos das mulheres. 

xiii  Criado em 1998, o projeto Terça Negra é promovido pelo Movimento Negro de Pernambuco e 

celebra expressões culturais, religiosas e artísticas da população afro-brasileira. 

xiv O Afoxé é uma manifestação cultural afro-brasileira ligada ao Candomblé. Reúne cortejo, música e 

canto em iorubá, especialmente durante o Carnaval, celebrando a ancestralidade africana. 

xv Maria Helena, cantora e percussionista, é também uma das fundadoras da Rede de Mulheres de 

Terreiro de Pernambuco. 

xvi Terreiro de tradição nagô localizado no bairro de Dois Unidos, zona norte do Recife, o Ilê Obá 

Aganjú Okoloyá foi fundado em 1945 por Mãe Amara e tombado como Patrimônio Cultural Imaterial 

do Recife em 2025 (Diário de Pernambuco, 2025). 



 

History of Education in Latin America – HistELA, v. 8, e42097, 2025, p. 14 de 16 

 
xvii Idé de Oyá são braceletes de cobre que integram os símbolos sagrados da orixá Oyá (Iansã), 

divindade dos ventos, tempestades e transformação, no Candomblé (Silva, 2009). 

xviii No Candomblé, a Yabassé é a responsável pelo preparo dos alimentos sagrados, geralmente uma 

mulher mais velha, detentora de saberes ligados à culinária ritual dos orixás (Freire Filho, 2016). 

 

Referências 

Albuquerque, Juliene. A luta dos movimentos sociais urbanos no Recife: criação e 
manutenção do prezeis. In: II SIMPÓSIO LUTAS SOCIAIS NA AMÉRICA 
LATINA, Londrina. Anais [...]. Paraná: UEL, 2006. 

 
Baroni, Vera. Quem transforma a sociedade é o povo organizado. [Entrevista cedida 

a Verônica Ferreira]. Cadernos de Crítica Feminista, Ano VI, dez. 2012. 
Disponível em: https://soscorpo.org/?p=246. Acesso em: 10 jun. 2025. 

 
Baroni, Vera. Entrevista com Vera Baroni. [Entrevista cedida ao Aye Antropologia]. 

Recife, 2023. Vídeo (48:59 min). Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=fvgtt0LcTwQ. Acesso em: 10 jun. 2025. 

 
Brasil. Comissão Nacional da Verdade. Relatório da Comissão Nacional da Verdade. 

Brasília: CNV, 2014. Disponível em: http://www.cnv.gov.br/. Acesso em: 12 jun. 
2024. 

 
Brasil. Secretaria da Justiça do Estado de Pernambuco. Processo de Indenização 

Vera Baroni, 2009. 
 
Cardoso, Cláudia Pons. Outras falas: feminismos na perspectiva de mulheres negras 

brasileiras. 2012. 383 f. Tese (Doutorado em Estudos Interdisciplinares sobre 
Mulheres, Gênero e Feminismo) – Programa de Pós-Graduação em Estudos 
de Gênero, Mulher e Feminismo, Universidade Federal da Bahia, Salvador, 
2012. 

 
Carneiro, Sueli. A batalha de Durban. Rev. Estud. Fem., Florianópolis, v. 10, n. 1, jan. 

2002. Disponível em: http://dx.doi.org/10.1590/S0104-026X2002000100014. 
Acesso em: 10 jun. 2024 

 
Carneiro, Sueli. Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na América 

Latina a partir de uma perspectiva de gênero. In: Racismos contemporâneos. 
Rio de Janeiro: Takano. 2003. Cap. 7. p. 49-58. 

 
Cellard, André. A análise documental. In: A pesquisa qualitativa: enfoques 

epistemológicos e metodológicos. Petrópolis: Editora Vozes, 2008. p. 295-316. 
 
Colling, Ana Maria. A resistência da mulher à ditadura militar no Brasil. Rio de Janeiro: 

Rosa dos Tempos, 1997. 
 
Del Priore, Mary. História das Mulheres: As vozes do silêncio. In: FREITAS, Marcos 

Cezar de (org.). Historiografia Brasileira em Perspectiva. São Paulo: Contexto, 
1998.  

 

https://soscorpo.org/?p=246
https://www.youtube.com/watch?v=fvgtt0LcTwQ
http://www.cnv.gov.br/
http://dx.doi.org/10.1590/S0104-026X2002000100014


 

History of Education in Latin America – HistELA, v. 8, e42097, 2025, p. 15 de 16 

 

Diário de Pernambuco. Terreiro de Mãe Amara é Patrimônio Cultural Imaterial do 
Recife. Recife, 22 fev. 2025. Disponível em: 
https://www.diariodepernambuco.com.br/noticia/viver/2025/02/terreiro-de-
mae-amara-e-patrimonio-cultural-imaterial-do-recife.html. Acesso em: 27 maio 
2025. 

 
Dominicé, Pierre. O processo de formação e alguns dos seus componentes 

relacionais. In: NÓVOA, António; FINGER, Matthias (Orgs.). O método 
(auto)biográfico e a formação. Lisboa: Ministério da Saúde, 1988, p.157. 

 
Ferreira, Rafael Leite. O “novo sindicalismo” urbano em Pernambuco (1979-1984): 

entre mudanças e permanências. Recife: Editora UFPE, 2012. 
 
Freire Filho, Sinvaldo de Luna. Modernidade versus tradição: em torno da leitura da 

comida sagrada dos orixás nas religiões afro-brasileiras em João Pessoa-PB. 
2016. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em Ciências Sociais) – 
Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2016. 

 
Gohn, Maria da Glória. Educação não-formal na pedagogia social. In: CONGRESSO 

INTERNACIONAL DE PEDAGOGIA SOCIAL, 1., 2006, São Paulo. Anais... 
São Paulo: [s.n.], 2006. 

 
HOOKS, bell. Intelectuais Negras. Revista de Estudos Feministas, Florianópolis v.3, 

n.2, p.464-478, 1995. 
 
Mattos, Raimundo César de Oliveira. A juventude operária católica. Fênix - Revista 

de História e Estudos Culturais, [S. l.], v. 6, n. 2, p. 1–15, 2009. Disponível em: 
https://www.revistafenix.pro.br/revistafenix/article/view/151. Acesso em: 16 
jun. 2025. 

 
Meira, Fernanda. Afirmação da identidade religiosa e constituição do sujeito político 

das mulheres de terreiro de Pernambuco. 2014. Dissertação (Mestrado em 
Antropologia) – Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2014. 

 
Meira, Fernanda; BARONI, Vera. Obirin N’Ilê: a expressão coletiva de nossas 

necessidades. Recife: Instituto Social Brasil África (ISBA), 2010. 
 
Motta, Rodrigo Patto Sá. Em guarda contra o perigo vermelho: o anticomunismo no 

Brasil (1917-1964). São Paulo: Perspectiva, 2002. 
 
Schiavo, Reinaldo Azevedo. Comunidades Eclesiais de base e ditadura militar no 

Brasil: Reflexões sobre uma memória cinquentenária. Revista Ciências da 
Religião – História e Sociedade, São Paulo, v. 12, n. 2, p. 91 - 116, 2014. 
Disponível em: 
https://editorarevistas.mackenzie.br/index.php/cr/article/view/7522. Acesso 
em: 9 set. 2024. 

 
Silva, Sara Jane da. O canto de Oyá no Candomblé Keto: um estudo dos aspectos 

culturais e etnomusicológicos. 2009. 140 f. Dissertação (Mestrado em 
Comunicação) –  Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2009. 

 

https://www.diariodepernambuco.com.br/noticia/viver/2025/02/terreiro-de-mae-amara-e-patrimonio-cultural-imaterial-do-recife.html
https://www.diariodepernambuco.com.br/noticia/viver/2025/02/terreiro-de-mae-amara-e-patrimonio-cultural-imaterial-do-recife.html
https://www.revistafenix.pro.br/revistafenix/article/view/151
https://editorarevistas.mackenzie.br/index.php/cr/article/view/7522


 

History of Education in Latin America – HistELA, v. 8, e42097, 2025, p. 16 de 16 

 

Silva, Cátia Aparecida Fialho da. Macabéa: o retrato de um nordeste minorizado. 
Perspectivas Sociais, Pelotas, v. 6, n. 1, p. 111 - 135, 2020. Disponível em: 
https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/percsoc/article/view/20197. Acesso 
em: 10 jun. 2025. 

 
Silva, Edineide Maria da. O método Paulo Freire e a sua importância para a 

alfabetização de jovens e adultos. 2022. Trabalho de Conclusão de Curso 
(Graduação em Pedagogia) – Universidade Federal de Pernambuco, Caruaru, 
2022. 

 
Silva, Tayanne Adrian Santana Morais da; BARRETO, Raylane Andreza Dias 

Navarro. A formação pela experiência: o caso da primeira ialorixá do Terreiro 
da Nação Xambá (PE). Educação e Formação, [S. l.], v. 8, p. e11423, 2023. 
DOI: https://doi.org/10.25053/redufor.v8.e11423. Acesso em: 27 maio 2025. 

 
Ssp/Dops/Apeje. Prontuário individual: Vera Regina Baroni. Arquivo Público Estadual 

Jordão Emerenciano – APEJE, Recife. Consulta realizada em 15 maio de 
2025. 

 
Teles, Maria Amélia de Almeida. Violações dos direitos humanos das mulheres na 

ditadura. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 23, n. 3, p. 1001–1022, 
set. 2015. 

 

Contribuíção dos autores 
Hemilly Suenny da Silva: escrita e pesquisa 
Tayanne Adrian Santana Morais da Silva: escrita e supervisão 
Raylane Andreza Dias Navarro Barreto: orientação e revisão. 
 

https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/percsoc/article/view/20197
https://doi.org/10.25053/redufor.v8.e11423

