
INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

PENSAMENTO SOCIAL BRASILEIRO, EUGENIA E 
QUESTÕES RACIAIS: Entre a nação vivida e a 
imaginada1 
 

BRAZILIAN SOCIAL THOUGHT, EUGENICS AND RACIAL 
ISSUES: Between the lived and imagined nation 
 

 

Fernando Tadeu Germinatti2 
UFRN: https://orcid.org/0000-0001-7711-5875   
 
 
DOI: 10.21680/1982-1662.2026v9n43ID39538 
 

Resumo 

Este artigo corresponde a um recorte feito de um dos capítulos da tese, ao qual, 

busca refletir sobre eugenia, raça, identidade nacional e pensamento social. O texto 

pretende propor uma análise teórica acerca do pensamento social brasileiro e sua 

relação com o movimento eugenista, verificando as possíveis aproximações dos 

intelectuais com a eugenia em suas interpretações da nação, da raça e dos ideais 

eugênicos. Objetiva-se discutir as questões que envolvam a raça e as leituras 

intelectuais realizadas do Brasil ao redor de uma identidade nacional. Nesse viés, 

visando cumprir com os procedimentos metodológicos, realizou-se uma revisão 

bibliográfica apoiada nas Ciências Humanas e Sociais (CHS), buscando-se apoio nos 

campos da História, Sociologia e Filosofia. Como resultado, portanto, a análise aqui 

empreendida permite expandir as conexões entre o pensamento social, a 

intelectualidade nacional e o eugenismo no Brasil. 

 

Palavras-chave: Pensamento Social Brasileiro. Eugenia. Questões Raciais.  

2 E-mail: Germinattifer@outlook.com 

1 A pesquisa de doutorado que resultou neste artigo foi financiada pela Fundação de Amparo à Pesquisa 
e Inovação do Estado de Santa Catarina (FAPESC), por meio da Chamada Pública nº 48/2021. 

1 

https://orcid.org/0000-0001-7711-5875


INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

Abstract 

This article is an excerpt from one of the chapters of a thesis that reflects on 

eugenics, race, national identity, and social thought. The text aims to propose a 

theoretical analysis of Brazilian social thought and its relationship with the eugenics 

movement, verifying the possible approaches of intellectuals to eugenics in their 

interpretations of the nation, race and eugenic ideals. The objective is to discuss the 

issues involving race and the intellectual readings made of Brazil around a national 

identity. In this regard, aiming to comply with the methodological procedures, a 

bibliographic review was carried out based on the Human and Social Sciences (CHS), 

seeking support in the fields of History, Sociology and Philosophy. As a result, 

therefore, the analysis undertaken here allows us to expand the connections between 

social thought, national intellectuality and eugenics in Brazil. 

Keywords: Brazilian Social Thought. Eugenics. Racial Issues. 

Introdução 

O recorte temporal para início desta discussão encontra-se no Brasil da segunda 

metade do século XIX, sendo ainda mais preciso, no ano de 1870. Localiza-se no 

centro da discussão a crise do Império, que instaurado em 1822, via-se endividado 

após a Guerra do Paraguai (1864-1870) e em disputa de poder após o Manifesto 

Republicano de 1870 e a criação do Partido Republicano Paulista (PRP) em 1873. Além 

disso, com a Lei do Ventre Livre de 1871, o sistema escravocrata que consistia na 

grande base de apoio do Império estava, ainda que lentamente, desmoronando-se. 

Com efeito, a abolição da escravatura viria em questão de tempo, sendo por fim, 

decretada em 13 de maio de 1888. A partir da segunda metade do século XIX, o 

racismo científico estabelece-se como doutrina científica a partir da geração de 1870 

e permanece até pelo menos os anos 1930 (Souza, 2022). Nas tessituras dessas linhas, 

é válido apontar que construída no século XIX, a eugenia envolveu a mobilização dos 

intelectuais mais proeminentes da época.  

As ideias eugênicas no Brasil foram prontamente abraçadas por Nina Rodrigues 

(1862-1906), Sílvio Romero (1851-1914), Oliveira Vianna (1883-1951), Renato Ferraz 

2 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

Kehl (1889-1974) e Edgar Roquette-Pinto (1884-1954). No âmago dessa discussão, é 

certo considerar a eugenia como um campo que articulou ciência, política e raça 

(Souza, 2022). Nessa medida, destaca-se a amplitude da eugenia como um campo 

científico destinado a receber e influenciar intelectuais em diferentes campos. Com 

efeito, é evidente dialogar apoiando-se em Vanderlei de Souza (2008, 2012, 2019, 

2022) e Nancy Stepan (2004, 2005) para pensar a história da eugenia no Brasil. 

Em linhas gerais, nesse período, o pensamento social serviu aos propósitos de 

construir uma nacionalidade brasileira. Nesse esforço teórico, seria justo supor que 

nomes como os de Sílvio Romero (1851-1914), Nina Rodrigues (1862-1906) e Euclides 

da Cunha (1866-1909) estiveram influenciados pelo positivismo, evolucionismo e 

darwinismo social. Em verdade, “[...] a aceitação desses modelos evolucionistas por 

parte das elites intelectuais [...] traziam a sensação de proximidade com o mundo 

europeu” (Schwarcz, 1993, p. 46). Fundamentando-se em tal raciocínio, as produções 

intelectuais passam a pensar o Brasil e os problemas que envolviam a formação da 

identidade nacional. Destaca-se a busca por imigrantes, a miscigenação como questão 

a ser resolvida e a adoção das teorias eugênicas como solução aos problemas sociais. 

É nesta perspectiva que, em diálogo com Vanderlei de Souza (2008, 2012, 2019, 2022) 

e Nancy Stepan (2004, 2005), o artigo coloca-se a discutir os trabalhos de Angela 

Alonso (2000a, 2000b), André Botelho (2010), Ricardo Santos (2010), Lilia Schwarcz 

(1993, 1994, 2006) e Thomas Skidmore (2012).  

Nessa conjectura, no que concerne às fontes, privilegiou-se a utilização de 

textos ligados ao pensamento social da virada do século XIX ao início do século XX. A 

pesquisa realiza-se sob metodologia qualitativa, reunindo em seu conjunto de fontes 

obras vindas das Ciências Humanas e Sociais (CHS). O presente artigo encontra-se 

dividido em quatro seções. O texto inicia-se por contextualizar o pensamento social 

brasileiro e a chegada da eugenia no Brasil. Na segunda seção, pretende-se trazer 

para a discussão uma análise que compreenda as relações entre Eugenia e 

Pensamento Social Brasileiro, visando entender as aproximações existentes nas 

interpretações da nação. Por seu turno, na terceira seção, busca-se lançar uma 

análise acerca da raça e das teorias raciais entre a intelectualidade nacional. Por fim, 

no último tópico, traz-se a Liga Brasileira de Higiene Mental (LBHM) e a produção 

3 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

teórica da intelectualidade ao redor dos temas eugênicos, pensando as questões de 

raça, imigração, os sertões e as doenças. 

Pensamento Social Brasileiro e Eugenia: “construindo” a nação? 

A socióloga Ângela Maria Alonso (2000a) direciona que “a década de 1870 teria 

que purgar o rescaldo do ventre livre, da guerra contra o Paraguai, do embate do 

estado com a igreja, e da cisão dos partidos” (Alonso, 2000a, p. 61). Em realidade, 

pois, a conjectura da década de 1870 impôs desafios estruturais ao próprio modelo de 

funcionamento do Império Brasileiro. Com a escravatura caminhando para a abolição, 

o Império agonizava. Nesse sentido, “o movimento intelectual é uma das modalidades 

de contestação que surgem com a crise do Império” (Idem, p. 67). Nessa 

compreensão, o fim da Guerra do Paraguai (1864-1870) e a crise política resultaram, 

em 1873, na criação do Partido Republicano (PRP). Junto a isso, a crise que rondava o 

Império impulsionava os intelectuais a reexaminar a nação (Skidmore, 2012). Não 

obstante, as ideologias de progresso e ciência também abasteciam as reflexões 

intelectuais na produção literária. O Pensamento Social Brasileiro torna-se, assim:  

[...] a área (que) compreende pesquisas voltadas tanto para as grandes 
temáticas de estudo da formação da sociedade brasileira nas várias 
dimensões desse processo, que se irradiam pelas questões da 
modernização, modernidade e mudança social, construção e 
transformação do Estado-nação, cultura política e cidadania; quanto 
para as diferentes modalidades de produtores e de produção 
intelectual e artística em sentido amplo (literatura, artes plásticas, 
fotografia, cinema, televisão e teatro) e da própria cultura como 
sistema de valores e formas de linguagem (Schwarcz; Botelho, 2011, p. 
12). 

Essa nova geração de intelectuais pós 1870, liderada por Sílvio Romero 

(1851-1914), autodefendia-se como uma “elite escolhida”. Seria a geração de 1870 a 

responsável por romper com o pensamento religioso e introduzir a “modernidade 

cultural” no Brasil (Schwarcz, 1993). O ponto a seguir aqui, é a partir do olhar da 

questão racial, ao qual, começava a galgar espaço entre os intelectuais. Nesse 

descortinamento, vê-se que “de uma maneira ampla, os intelectuais nacionais no 

período entre 1870 e 1930, se perguntavam: como produzir boas colheitas quando as 

sementes e o solo não são bons?” (Santos, 2010, p. 2). Consoante Santos (2010), é 

4 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

válido corroborar com o sociólogo Breitner Tavares (2008) de que “a geração de 1870 

até o início do século XX acompanha o surgimento das teorias   racialistas   que   de   

modo   positivista   tentam   explicações   para   um   país formado a partir de várias 

raças que tende a ‘uma degeneração’” (Tavares, 2008, p. 68). Dentro desse escopo, 

ressalta-se a força do racismo científico sobre as reflexões e conclusões dos 

intelectuais sobre o futuro da nação.  

Nessa caminhada reflexiva: “O conjunto dos modelos evolucionistas não só 

elogiava o progresso e a civilização, como concluía que a mistura de raças 

heterogêneas era sempre um erro” (Schwarcz, 1994, p. 138). Logo, a raça era um 

tema de partida para se pensar o Brasil. Tem-se no século XIX, portanto, o avanço 

científico como saber independente que ajuda a remodelar as discussões sobre raça e 

hierarquias raciais sob “base justificável” da biologia evolutiva. À vista disso, o 

pensamento racial europeu que chega ao Brasil do fim do século XIX é “introduzido de 

forma crítica e seletiva, transforma-se em instrumento conservador e mesmo 

autoritário na definição de uma identidade nacional” (Schwarcz, 1993, p. 55).  

A raça é adotada pela intelligentsia3 como forma de interpretação e discussão 

do Brasil. Não obstante, é preciso fazer a ressalva de que “até o fim da escravatura, 

em 1888, a maior parte da elite brasileira da pouca atenção ao problema da raça em 

si ou à relação entre as características raciais do Brasil e seu desenvolvimento futuro” 

(Skidmore, 2012, p. 30). É necessário aqui sublinhar que, o processo de “dar pouca 

atenção”, faz parte central do racismo estrutural. A intenção da elite brasileira era a 

de não tocar em questões incômodas, intentando manter sua posição social, seus 

privilégios. Sob a argumentação de que graças ao fator de qualidade racial, ou de uma 

pureza racial, algumas nações estariam mais propensas ao progresso que outras, o 

racismo científico e seus intelectuais invadiram o Brasil apregoando e confirmando 

uma nação que seria, supostamente, num primeiro plano miscigenada, e num 

segundo, inferior. Assim, a imigração seria fator fundamental para o Brasil 

(Germinatti; Souza, 2022). 

3 Segundo o sociólogo Breitner Tavares: “Mannheim estabelece o termo intelligentsia para definir este 
estágio último do desenvolvimento da consciência grupal, ‘um agregado situado ‘entre’, e não acima 
das classes’, portanto, mais instável podendo cambiar seu posicionamento o que significa, uma menor 
rigidez no engajamento” (Tavares, 2008, p. 65). 

5 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

A partir de então, as teorias oriundas do racismo científico fizeram do Brasil 

sua morada, estabelecendo prognósticos dos mais pessimistas quanto ao futuro da 

nação e dos brasileiros. Isto é crer que, a categoria raça fora mobilizada pela elite em 

momentos decisivos na definição de uma identidade nacional, em especial, aqui, no 

momento posterior ao processo de abolição, a fim de estabelecer uma nova 

hierarquia, não mais entre senhor e escravizado, mas uma hierarquia racial, entre 

brancos e não brancos. Há que se considerar que o racismo se instaurou como parte 

constitutiva do modernismo, do colonialismo e do capitalismo (Petschelies, 2024).  

Nessa nova conjuntura societária recém-republicana, sob o “guarda-chuva” das 

teorias raciais, negros e indígenas permaneciam excluídos e subjugados. Nesse 

horizonte histórico, o Brasil do século XIX resumia-se em um grande caldeirão de 

ideias, tais quais: Darwinismo, positivismo, abolicionismo, republicanismo e 

liberalismo, que conviviam num mesmo espaço de reflexão. Ângela Maria Alonso 

(2000b) reforça que naquele contexto: “Categorias como ‘darwinismo’, ‘positivismo’, 

‘spencerianismo’, ‘liberalismo’ sofreram apropriações, redefinições, usos políticos” 

(Alonso, 2000b, p. 39). Imerso nesse caldeirão de pensamentos e proposições 

intelectuais, portanto, a categoria de raça passou a ser indispensável para construção 

do “novo Brasil”, de modo, assim, que “a responsabilidade pela condição nacional 

devia-se ao cruzamento sexual de várias raças” (Santos, 2010, p. 4).  

É necessário aqui, destinar atenção especial acerca da eugenia, teoria 

desenvolvida por Francis Galton (1822-1911) enquanto “ciência da hereditariedade 

humana”, ou/e na possibilidade de trabalhar o melhoramento da espécie humana. 

Lançada na Inglaterra do fim do século XIX, não demoraria muito para que os ideais 

eugênicos propostos por Galton chegassem primeiro aos Estados Unidos e depois em 

países da América Latina, recebendo acolhimento forte, em particular, no Brasil, 

Argentina, Colômbia e México (Stepan, 2005). Embora fossem países com histórias 

próprias, há que se dizer que a eugenia adaptou-se bem aos locais que a receberam e 

aos componentes culturais e realidades políticas e sociais de cada nação. Conforme 

indica o historiador Vanderlei de Souza: “[...] a eugenia foi incorporada aos projetos 

políticos e científicos que almejavam produzir uma ampla reforma social, nos quais a 

eugenia teria como função melhorar o aspecto físico, moral e mental” (Souza, 2008, 

6 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

p. 146). Portanto, a eugenia mostrou-se tanto movimento científico quanto social 

(Schwarcz, 1993). 

A rigor, considera-se que os debates que giravam ao redor das reformas da 

sociedade, passavam a ganhar sentido ainda mais emblemático a partir das teorias 

eugênicas (Germinatti; Souza, 2022). De fato, é certo crer que os intelectuais do 

período adeptos ao entendimento de degeneração da raça brasileira4 foram 

influenciados pelas interpretações dos estrangeiros que estiveram pelo Brasil na 

segunda metade do século XIX, dentre os quais, encontra-se com mais destaque o 

Conde de Gobineau (1816-1882). Assim como Gobineau, os demais viajantes que 

passaram pelo Brasil no século XIX apoiados nas teorias raciais “[...] consideravam 

que a incapacidade social dos brasileiros explicava-se por fatores hereditários de 

natureza biológica, influência do clima e geografia” (Santos, 2010, p. 5). No âmago 

desses indicativos, o tema de como formar uma nação “racialmente apta” (leia-se 

branca) perpassava pelas construções teóricas de juristas, médicos, jornalistas, 

políticos e literatos.  

Diante do pessimismo racial e climático, a visão utópica e ufanista de Brasil 

representada por suas belezas exuberantes parecia estar em declínio. Nesse ínterim: 

“O desenvolvimento de uma nação estaria vinculado diretamente a sua composição 

racial, o tipo ariano representaria” (Rebelo, 2007, p. 165). Sob vista do racismo, o 

Brasil antes admirado por suas belezas5 transforma-se em terra degenerada, 

“arrasada” pela miscigenação. Logo, “o que resumia a singularidade local, não era 

mais a flora, a fauna ou a pujança da terra, e sim uma composição racial singular, um 

certo espetáculo da miscigenação” (Schwarcz, 1994, p. 138). O Brasil deixou de ser 

enaltecido por suas belezas e passou a ser lido pela ampla miscigenação racial de sua 

população.  

A incógnita da miscigenação produzia temores nas mentes dos intelectuais mais 

destacáveis do Brasil da segunda metade do século XIX, ao mesmo tempo que 

representava, aos olhos dos viajantes europeus, a maior amostra de uma nação dita 

5 Vale mencionar que do século XVIII, ergueu-se a tradição intelectual e literária romântica, valorizando 
as belezas naturais brasileiras. O indianismo tornara-se moda social e intelectual (Skidmore, 2012). 

4 Segundo a filósofa Sandra Caponi (2011, p. 169): “A teoria da degeneração apresentava-se como um 
fundamento científico sólido para legitimar as intervenções médicas sobre condutas de indivíduos e 
grupos”. 

7 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

degenerada, e supostamente inferior e incivilizada. Assim, “o surgimento da eugenia 

brasileira foi condicionado pela situação racial do país, nação racialmente híbrida” 

(Stepan, 2004, p. 338). Logo, do fim do século XIX ao início dos anos de 1930, o 

pensamento social brasileiro esteve profundamente influenciado por Gobineau, Couty, 

Henry Buckle e Agassiz (Santos, 2010). Tendo isso em vista, afirma-se que “pensar a 

nação no início do século XX significava, para a maioria dos homens de letras, lidar 

com a formação racial do país” (Germinatti; Souza, 2022, p. 104). 

Nesse ritmo, Lilia Schwarcz (1994) chama a atenção para um ponto 

interessante, em especial, o de que “[...] intelectuais que oscilavam entre a adoção 

de modelos deterministas e a verificação de que o país, pensado nesses termos, era 

inviável” (Schwarcz, 1994, p. 139). As teorias raciais deterministas ao mesmo tempo 

que forneciam um modelo explicativo ao suposto atraso brasileiro, colocavam em 

discussão o (não)futuro do Brasil miscigenado. Em regra: “O negro passa a ser 

tematizado sob a perspectiva evolucionista articulada por argumentos advindos da 

biologia” (Tavares, 2008, p. 67). 

No século XIX, o racismo ganhou roupagem científica, tornando-se racismo 

científico, criando a ideia de raça e estabelecendo uma hierarquia racial 

biologicamente legitimada. Ou seja, insta considerar que a busca pelo novo, pelo 

progresso, pela evolução e pelo moderno, recaíram também sobre a própria 

população brasileira, que deveria ser “ajustada”. Portanto, segundo ressalta o 

sociólogo Jessé Souza: “Em vez da condenação à extinção e à morte da espécie, como 

assegurava Gobineau, desenvolveu-se a ideia do ‘branqueamento’ como a lei social 

mais permanente do Brasil republicano” (Souza, 2021, p. 132). Nesse ínterim, o 

pensamento social voltou-se para dentro, para as “veias raciais” do Brasil. 

Raça, racismo e teorias raciais no Brasil 

  Se a solução era o branqueamento da raça, a saída encontrada fora substituir o 

ex-escravizado negro, descendentes e mestiços pelo europeu branco através dos 

processos imigratórios. No Brasil, tais processos foram gradualmente aplicados ainda 

no século XIX, no entremeio com as leis abolicionistas (1871, 1885, 1888)6 e 

6 Em 1871 ocorre a Lei do Ventre Livre, considerando “livres” os filhos de mães escravizadas nascidos a 

8 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

intensificados, sobretudo, nas primeiras décadas do século XX.  Puxando um gancho 

para temática racial, evoca-se por momento o nome do sociólogo carioca Oliveira 

Vianna (1883-1951), lembrado não raras vezes pela historiografia como ferrenho 

arianista. Vale reforçar que a “bagagem intelectual (de Vianna) foi igualmente 

marcada pelo positivismo, determinismo ambiental, teorias racistas e pensamento 

católico” (Coelho, 2024, p. 2).  

 Em Evolução do povo brasileiro (1938), uma das principais obras de Vianna, o 

sociólogo realiza uma escrita extensa acerca do evolucionismo e das condições raciais 

da população brasileira. Conforme refletia: “Não há raças que sejam absolutamente 

inferiores; mas, qualquer raça, posta em contato com uma outra mais rica em 

eugenismo, torna-se, por esse mesmo facto, inferior” (Vianna, 1938, p. 172-193). Em 

que pese ao racismo explícito de Oliveira Vianna, há que considerar que não o era de 

uma voz isolada, mas fazia coro a outras vozes. Lembra-se que em 1923, Vianna 

apoiou o projeto do deputado Fidélis Reis (MG), ao qual, visava proibir entrada de 

imigrantes negros no Brasil (El-Dine, 2016).  

 As teorias raciais forneciam as bases explicativas para as inquietações acerca 

do futuro nacional, na certeza de que o Brasil teria que ser (re)construído, e sua 

população, muito provavelmente, teria que passar pelo processo de branqueamento. 

Nessa ótica, portanto, segundo o historiador Ricardo Santos (2010), há uma 

intelectualidade brasileira marcadamente envolvida aos temas eugênicos e raciais. 

Para tanto, pois, destacaram-se, os nomes de “[...] Sílvio Romero (1851-1914), 

Euclides da Cunha (1866-1909), Alberto Torres (1865-1917), Oliveira Vianna 

(1883-1951) e Nina Rodrigues (1862-1906) (que) alimentaram as discussões posteriores 

sobre raça e desenvolvimento do país” (Santos, 2010, p. 5). Entre o fim do século XIX 

e o início do século XX ocorre, portanto, a institucionalização e o amadurecimento 

das faculdades de Medicina e Direito no Brasil. Destas, sobressaem-se as escolas de 

direito de Recife e de São Paulo, ambas com projetos bastante distintos e próprios, 

como ver-se-á nas próximas linhas.   

partir daquela data. Em 1885 a Lei dos Sexagenários, libertando da escravidão os maiores de 60 anos. 
Por fim, em 1888, decretada a abolição da escravatura. 

9 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

 Nesse sentido, de acordo com a historiadora e antropóloga Lilia Schwarcz 

(1994): “[...] partiam de Recife as leituras germânicas sobre a determinações das 

raças e a defesa que consagrou a figura de Silvio Romero – de uma mestiçagem moral 

e física [...]” (Schwarcz, 1994, p. 142). Por sua vez, a escola paulista olhava com 

cautela o darwinismo social. De Recife, seu mais genuíno representante tornara-se 

Sílvio Romero (1851-1914)7, fazendo uma leitura única da mestiçagem e do mestiço no 

Brasil. Em A literatura brasileira e a crítica moderna (1880), Romero concretizou seus 

argumentos, e ofereceu mostras de seu posicionamento quanto ao suposto 

entendimento de hierarquia biológica e social entre as três raças formadoras do Brasil 

(Portugueses/Europeus; Indígenas e negros).  

 Por conseguinte, Romero realizou a seguinte colocação: “Aplicando as leis de 

Darwin à literatura e ao povo brasileiro, é fácil perceber que a raça que há de vir a 

triunfar na luta pela vida, neste país, é a raça branca” (Romero, 1880, p. 48). Silvio 

Romero supunha a superioridade da raça branca, ainda que acreditasse em uma 

mestiçagem brasileira realizável, por exemplo, fazendo uso da imigração europeia a 

fim de contribuir ao processo de miscigenação levando ao branqueamento, fazendo a 

raça branca predominar. Não obstante, Romero (1880) ainda afirmava: 

Pela seleção natural [...] o tipo branco irá tomando a preponderância 
até mostrar-se puro e belo como no velho mundo. Será quando já 
estiver de todo aclimatado no continente. Dois fatos contribuirão 
largamente para tal resultado: - de um lado a extinção do tráfico 
africano e o desaparecimento constante dos índios, e de outro a 
imigração europeia (Romero, 1880, p. 53). 

 Conforme supracitado, embora advogasse por uma massiva imigração europeia, 

Romero estabelecia entre suas preferências os europeus latinos, projetando, por fim, 

evitar “a aglomeração de brancos não dispostos à mestiçagem, como as colônias de 

alemães no Sul do país haviam demonstrado” (Souza, 2021, p. 132).  Nesse intento, 

toma-se para análise o estado de Santa Catarina, um dos exemplos mais evidentes a 

ser levantado aqui, pois conforme esclarece Seyferth (1986, p. 58): “As   chamadas 

‘colônias’ alemãs, italianas e polonesas ficaram isoladas por um período 

7 Vale indicar que, ao lado de Joaquim Nabuco, Romero acreditava no “nascimento de um povo 
tipicamente brasileiro que resultaria da mestiçagem entre estas três raças e cujo processo de formação 
estava ainda em curso” (Tavares, 2008, p. 68). 

10 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

relativamente longo, formando, em muitos casos, núcleos coloniais   etnicamente    

homogêneos”. 

  Em Santa Catarina, destaca-se a região do Vale do Itajaí, que concentrou 

colônias alemãs. Nessas colônias, manteve-se entre esses sujeitos o Deutschtum 

(sentimento de germanidade), envolvendo a ideia de uma identidade compartilhada, 

bem como a manutenção da língua alemã, cultura, imprensa em língua estrangeira e 

escolas alemãs. A concentração de imigrantes em redes coloniais próprias de convívio 

e de sociabilidade, mais fechadas em si e com pouca abertura a outros grupos étnicos, 

criava um problema ao projeto de apagamento dos traços negros e indígenas da 

população brasileira.  

 Em relação aos cursos de medicina, sobressaíram a escola baiana e a carioca. 

Cumpre apontar que a institucionalização da medicina como campo 

acadêmico-cientifico fora reforçado pelas faculdades de Medicina da Bahia e do Rio 

de Janeiro a partir do século XIX. Assim como as faculdades de direito de Recife e São 

Paulo apresentavam duas linhagens, as faculdades de medicina da Bahia e do Rio de 

Janeiro também mantiveram diferenciadas nuances. Frente a essa afirmação, 

explica-se que a faculdade baiana mantinha seu foco nos temas da medicina criminal, 

donde destacara-se Nina Rodrigues. 

  Enquanto que, a faculdade carioca apegava-se aos de temas de higiene pública 

e epidemiologia (Schwarcz, 1994). Certamente, o psiquiatra Raimundo Nina Rodrigues 

(1862-1906) seguindo os estudos do médico e criminologista italiano Cesare Lombroso 

(1835-1909), pai da escola positiva italiana8, via no mestiço um espelho da 

degeneração e base de todo caos social brasileiro. Em Nina Rodrigues, portanto, o 

produto da mestiçagem racial, o mestiço, herdaria uma série de debilidades físicas e 

mentais. Não obstante, em consequência, a mestiçagem levaria o mestiço direto a 

criminalidade (Tavares, 2008).  Assim, “[...] influenciado pelo pensamento de 

Spencer9 (Nina) argumenta que as raças cruzadas estão profundamente degradadas e 

9 Conforme indica o antropólogo Erik Petschelies: “Na sociologia biológica de Spencer [...] não apenas 

8 No século XIX, buscando traçar um tipo físico do criminoso, Lombroso criou uma tabela dividida em 4 
elementos, que eram distribuídos em: 1 – Elementos anatômicos (assimetria do crânio e da face); 2 – 
Elementos fisiológicos (invulnerabilidade, ambidestria); 3 – Elementos psicológicos (olfato e paladar 
obtusos, audição e visão inconstantes) e 4 – Elementos Sociológicos (existência de tatuagens no corpo) 
(Schwarcz, 1993). 

11 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

atribui essa degradação aos defeitos dos colonizadores de um povo atrasado” 

(Tavares, 2008, p. 69).  

Em tempo, caminhando pelo viés da antropologia criminal, vê-se em Lombroso 

seu maior expoente (Schwarcz, 1993). Lembra-se aqui das ideias centrais de 

Lombroso, dentre as quais, a criminalidade ser um fenômeno de cunho hereditário. 

Suas concepções giravam ao redor do entendimento de que os traços físicos do sujeito 

seriam capazes de revelar sua periculosidade. Portanto, “a lógica do julgamento e da 

administração de penas nessa área se apoia na noção de periculosidade” (Mitjavila; 

Mathes, 2012, p. 1382). Tal condição de pensamento colocava teoricamente Nina 

Rodrigues em oposição a Silvio Romero, uma vez que, se em Romero a miscigenação 

era possível, visto que a raça branca viria a prevalecer, em Nina toda miscigenação 

tornava-se prejudicial à raça, levando a uma espécie degenerada e ao 

desaparecimento das supostas raças puras (Schwarcz, 2006).  

Nesse recorte, a miscigenação constituía-se o grande obstáculo a fazer do 

Brasil um país supostamente branco, belo, sadio, civilizado. Nessa conjuntura, “a raça 

(e o clima) de um lado, as tradições, os valores, entre outros significantes, de outro, 

são elementos importantes [...] (para Nina)” (Monteiro, 2022, p. 11). Se em Silvio 

Romero o futuro Brasil branco não só era viável como tendência para o futuro que o 

aguardava...., em Nina Rodrigues o Brasil seria inevitavelmente mestiço, e portanto, 

inviável. Nesse compasso: “Raça e Progresso (a porvir ou não) sempre caminharam 

juntos nos escritos de Nina Rodrigues” (Idem, 2022, p. 8).   

 A miscigenação consistia-se no grande problema para Nina. À medida que 

desdobrava-se a discussão a respeito da inferioridade do mestiço incutia-se a 

criminalidade. À vista disso, em As raças humanas e a responsabilidade penal no 

Brasil, obra publicada inicialmente em 1894, o médico psiquiatra Nina Rodrigues 

buscava avaliar nas infrações penais a condição mental das supostas raças inferiores, 

e assim, ele questionava-se: “Pode-se exigir que todas estas raças distintas respondam 

por seus atos perante a lei com igual plenitude de responsabilidade penal?” 

(Rodrigues, 2011, p. 43). Em sintonia com a indagação, recorda-se que a antropologia 

existiam raças superiores e inferiores, mas [...] a competição pela vida entre elas justificava o domínio 
de uma sobre a outra” (Petschelies, 2024, p. 5). 

12 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

criminal elaborada por Lombroso galgava seus primeiros passos no Brasil por meio das 

construções teóricas de Nina Rodrigues. O raciocínio de Nina Rodrigues apontava, 

assim, que “certas raças seriam responsáveis; de outras não se podia cobrar o que, 

simplesmente, não existia” (Schwarcz, 2006, p. 48). 

  No raciocínio construído por Nina (2011), se as raças carregavam diferenças 

biológicas e mentais intrínsecas, fazia-se com que as ideias de universalidade e 

igualdade não fossem possíveis. Em suas palavras, ele inferia: “[...] estou 

profundamente convencido de que a adoção de um código único para toda a república 

foi um erro grave que atentou grandemente contra os princípios mais elementares da 

fisiologia humana” (Rodrigues, 2011, p. 76). Portanto, “a crítica dirige-se, assim, aos 

códigos ditos universais, pregando a aplicação condicional em função dos diferentes 

estágios de civilização” (Schwarcz, 2006, p. 50). Nina Rodrigues contrapunha-se ao 

ideal de universalidade presente no direito ocidental europeu, uma vez que em sua 

visão, não faria sentido a universalidade em países miscigenados como o Brasil, 

supostamente composto por raças em diferentes estágios de evolução. Isto posto, 

estabelece-se uma nova especialidade na psiquiatria: o médico-perito, especializado 

em estudar a mente dos criminosos (Schwarcz, 1994).  

 Em 1899, Nina Rodrigues publicava o artigo Mestiçagem, degenerescência e 

crime, fundamental para a presente discussão. No texto, Nina trabalha assentado 

sobre os conceitos de “Mestiçagem” e “Degenerescência”. Na atmosfera desse 

período, portanto, viu-se que “a antropologia biológica oitocentista estendia suas 

determinações às manifestações morais: as raças americanas e africanas não seriam 

apenas fisicamente inferiores, mas apresentariam inteligência aquém da europeia” 

(Petschelies, 2024, p. 5). Nesse sentido, segundo Nina Rodrigues, um elemento 

notório que marcava o mestiço brasileiro era a criminalidade de tipo violento, 

favorecida pela impulsividade do mestiço, pela não adaptação dele ao meio e pela 

resistência em seguir a norma social vigente.  

 Em Nina Rodrigues, na existência da criminalidade existiria uma ordem de 

fundo degenerativo claramente relacionada aos mestiços brasileiros. Sob tal ótica, a 

miscigenação tornava-se fator indutor de degeneração, e por conseguinte, fruto 

propulsor da criminalidade. Assim, estava estabelecida no Brasil a antropologia 

13 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

criminal! Ao trazer à baila a antropologia criminal, cabe refletir a gênese desse 

conceito em base foucaultiana. Em Foucault, há “toda uma antropologia do crime que 

substitui, claro, a rigorosa e econômica mecânica da lei por toda uma inflação [...] e 

toda parasitagem da sentença em nome da lei por medidas individualizantes em 

termos de norma” (Foucault, 2008, p. 342).  

Isto é, segundo Sandra Caponi (2009) também ajuda a compreender: “O 

discurso jurídico se subordina [...], assim, ao privilégio quase absoluto concedido ao 

elemento biológico” (Caponi, 2009, p. 534). Por conseguinte, a medicina psiquiátrica 

assumia a função de pensar e regenerar o Brasil e sua população. Crucial ainda 

recordar que, tal contexto marcara a “face pessimista do pensamento realista 

brasileiro, que diagnosticava no cruzamento a falência nacional e a primazia dos 

médicos sobre os demais profissionais” (Schwarcz, 2006, p. 52). Destarte, é fato crer 

que boa parte significativa da intelectualidade brasileira iniciava o século XX 

orientada pela crença da diferença racial e pela visão utópica de um Brasil 

embranquecido.  

Exemplo claro a ser evocado aqui, é o do médico carioca João Batista de 

Lacerda (1846-1915), destacável intelectual brasileiro daquele momento, então 

diretor do Museu Nacional do Rio de Janeiro (MNRJ), que foi convidado a participar do 

Primeiro Congresso Universal das Raças (First Universal Races Congress) no ano de 

1911, em Londres. O encontro cimentou as discussões promovidas no mundo acerca do 

contato e cruzamento entre as raças e possibilidade de degeneração das mesmas. 

Nessa concepção: “O interesse do congresso dizia respeito, na verdade, às relações 

dos países imperialistas com os povos de regiões oficialmente colonizadas por 

europeus” (Souza; Santos, 2012, p. 749). No decorrer de 4 dias, mais de 2 mil pessoas 

estiveram interessadas nas discussões raciais apresentadas no evento. 

  No Congresso, Lacerda levou o quadro A Redenção de Cam (1895), pintado 

pelo artista espanhol Modesto Brocos (1852-1936). A conhecida pintura, integrada 

atualmente ao acervo do Museu Nacional de Belas Artes (MNBA) do Rio de Janeiro, é a 

fotografia mais fiel das teorias raciais voltadas ao projeto imigratório de 

branqueamento da raça. Ao levar a pintura ao Congresso, Lacerda confirmou o desejo 

de boa parcela dos intelectuais brasileiros: fazer um Brasil branco! Conforme 

14 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

Schwarcz (1994) “o discurso proferido por Lacerda (no Congresso) soava sobretudo 

como um alento” (Schwarcz, 1994, p. 122).   

 Portanto, no prognóstico assumido por Lacerda em seu ensaio, intitulado Sobre 

os mestiços no Brasil (1911), e apresentado junto ao quadro de Modesto Brocos, em 

três gerações e/ou no espaço de um século, o Brasil seria uma nação branca. 

Evidentemente, a arte e a literatura transformaram-se em instrumentos para ler, 

interpretar e explicar o Brasil pós abolição. Em tempo, insta apontar que a própria 

difusão da eugenia no Brasil do início do século XX esteve permeada por várias áreas 

do conhecimento. Embora com maior destaque para a medicina, a cargo dos 

psiquiatras, o eugenismo também contou com apoio de juristas, pedagogos, literatos, 

jornalistas e políticos que aplicaram os preceitos eugênicos em seus campos. Ser 

intelectual no Brasil do início do século XX significava pensar, atuar e oferecer 

respostas aos grandes problemas que, supostamente, afligiam ou impediam o 

desenvolvimento nacional.   

 Esses pensadores ocupavam-se, sobretudo, das questões raciais, imigratórias, 

educacionais, sanitárias, habitacionais e urbanas. Não obstante, é possível dizer 

foram “muitos poucos intelectuais do período (que) não sofreram influência das teses 

racialistas oriundas do século XIX. [...] poucos escapavam do determinismo biológico 

(que) imprimiu características ao campo intelectual” (Santos, 2010, p. 11-12). Do 

otimismo ao pessimismo quanto ao futuro do Brasil, alguns elementos tiveram papel 

decisivo, como: O Clima; a Geografia e a Raça. Isto é, de acordo com a filósofa Sandra 

Caponi (2004) “por influência de pensadores como Montesquieu, a relação entre clima 

e geografia parecia ter um vínculo direto com as características das diferentes 

sociedades humanas. O clima definia o tipo de homem e de sociedade” (Caponi, 2004, 

p. 432).  

 O clima e o meio tornaram-se, naquela visão, essencialmente condicionais para 

a produção de indivíduos saudáveis e supostamente eugênicos. Ainda como lembra 

Caponi: “Estas ideias de que os trópicos condenavam o Brasil à doença e ao atraso se 

multiplicaram entre os médicos e os higienistas do século XIX” (Idem, p. 432). Além 

disso, é certo considerar nesse raciocínio que o combate às infecções deteve boa 

parte da atenção médica no século XIX.  A ideia de um Brasil dos trópicos condenado 

15 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

devido ao clima, parecia casar bem com a ideia de um país arrasado pela 

miscigenação.  

Assim: “Os temas raça, clima e imigração convergiram no pensamento 

científico e social brasileiro no contexto da segunda metade do século XIX e início do 

XX” (Rebelo, 2007, p. 173). Consoante Rebelo (2007), raça, clima e imigração 

encontravam-se intrinsecamente envolvidas no refletir dos diagnósticos e dos rumos 

da nação. Com efeito, conforme indica a socióloga Lúcia Lippi Oliveira (2015): “Além 

do clima, a raça era mobilizada para explicar a indolência do brasileiro e a 

incapacidade de se alcançar o progresso” (Oliveira, 2015, p. 775). Nessa toada, 

intelectuais como Silvio Romero, Nina Rodrigues, Euclides da Cunha e Oliveira Vianna 

pensaram e conectaram raça, clima e meio geográfico. 

  A associação entre clima e meio aparecia na obra Evolução do Povo Brasileiro 

(1938), quando Vianna dizia: “Minha convicção, aliás, é de que o clima 

incompatibiliza o nosso meio para o grande tipo de Lapouge10” (Vianna, 1938, p. 11). 

Nessa esteira, Oliveira Vianna apresentava em seu raciocínio os elementos raça e 

clima, que em combinação, degeneravam a população brasileira. Conforme esclarece 

o sociológico Sergio Tavolaro (2021) o suposto “caos étnico-racial” vivido pelo Brasil 

resultava do cruzamento das 3 raças distintas (Branca/Negra/Indígena), que ao lado 

dos fatores geográficos e climáticos emperravam o progresso civilizacional brasileiro 

(Tavolaro, 2021). 

 No Brasil do início do século XX, o jornalista carioca Euclides da Cunha 

(1866-1909), ao publicar Os Sertões (1902), promoveu o levantamento de discussões 

que estavam relacionadas entre clima, geografia e raça11. Importante reforçar que: “A 

formação histórica do sertão está interligada à formação identitária brasileira” 

(Stachuk; Oliveira, 2018, p.53). A construção de uma identidade nacional envolvia a 

invenção imaginária de um Brasil. A explicação justificando o fracasso nacional 

11 A obra tivera boa recepção, em grande parte porque Euclides da Cunha “[...] soube tocar no nervo 
exposto do sentimento de culpa da elite quanto ao abismo entre seu ideal de nacionalidade e as 
condições reais de seu país[...]” (Skidmore, 2012, p. 167). 

10 Oliveira Vianna referia-se ao antropólogo e eugenista francês Georges Vacher de Lapouge 
(1854—1936), ao qual “[...] empregava para designar os indivíduos tidos como hereditariamente bem 
dotados e seus opostos, os degenerados, os conceitos tão caros à eugenia, eugênicos e disgênicos, 
respectivamente. Para ele, o cruzamento de raças diferentes, a mestiçagem, não era, sob nenhuma 
hipótese, aceitável, sendo pernicioso e negativo” (Santos, 2010, p. 8). 

16 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

baseada na relação clima/raça = povo inferior consolidava-se como modelo 

teórico-explicativo. Contudo, “[...] essa visão sofreria mudança. Determinações como 

clima e raça cederam importância à doença como a causa principal para os problemas 

nacionais” (Santos, 2010, p. 12). Nesse sentido, a doença, a ausência de saneamento 

e a falta de instrução da população, paulatinamente, transformaram-se nos principais 

impeditivos para o sucesso da nação. “Seria preciso” sanear, higienizar e educar. 

A Liga Brasileira de Higiene Mental (LBHM) e a intelectualidade nacional 

  É preciso considerar que a eugenia que emerge no Brasil da década de 1910 é 

uma eugenia que aproxima-se, num primeiro momento, de sanitaristas e higienistas, 

como Belisario Penna e Arthur Neiva, que proporiam políticas públicas de saúde, 

educação e saneamento. Reforçando as discussões médicas ao redor da higiene, é 

criada em 1923, no Rio de Janeiro, a Liga Brasileira de Higiene Mental (LBHM). 

Destacáveis intelectuais como Edgard Roquette-Pinto, Miguel Couto, Carlos Chagas e 

Afrânio Peixoto integraram a LBHM (Souza, 2019). Com efeito, aqui, a LBHM deve ser 

tomada como uma avançada forma de organização das discussões que atravessavam os 

temas que remetiam aos interesses da Higiene Mental, tais quais os problemas 

sanitários das cidades em expansão e urbanização, as propostas de seleção imigratório 

e raciais, o combate ao alcoolismo, tido como mais potente “veneno racial”, 

prostituição, educação sexual, loucura entre outras temáticas de interesse dos 

intelectuais12.  

 Todas essas questões resumiam de alguma forma o semblante dos problemas 

reinantes no Brasil do início do século XX. O sociólogo André Botelho (2010) afirma 

que: “Entre as décadas de 1920 e 1940 foram publicados alguns dos mais instigantes 

estudos sobre a formação da sociedade brasileira que permanecem nos interpelando 

de várias formas” (Botelho, 2010, p. 47). É nesse período que “surgem os primeiros 

autores a tentar uma sistematização do pensamento que permita a elaboração de um 

referencial analítico da problemática social” (Bastos, 1995, p. 64). Ao lado da 

“questão racial” e dos problemas sanitários, a inconsistência e a indefinição acerca da 

12 Isto porque, conforme explica Fernanda Rebelo (2007): “Os primeiros higienistas se preocuparam não 
só com o contágio, mas também com outras questões sanitárias tais como as condições de vida 
precária, a prostituição, o alcoolismo, a alimentação” (Rebelo, 2007, p. 169). 

17 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

identidade nacional ocupavam espaço entre as discussões dos homens das letras. Em 

síntese, a medicina e o sanitarismo do início do século XX ajudaram a redefinir o 

entendimento de Brasil e de brasileiro.   

 Dentro dessa constante, é pertinente pensar o peso da palavra, do discurso, da 

atuação no campo clínico e intelectual e do diagnóstico médico. Elevado ao ápice 

supremo do conhecimento, o médico no início do século XX torna-se autoridade quase 

que incontestável, detentor de um saber especializado capaz de corrigir os rumos 

mentais e morais de uma nação. São os médicos que irão ditar as normas.  Diante de 

tal quadro, há que se evocar Foucault (1988), quando apresenta que: “Uma sociedade 

normalizadora é o efeito histórico de uma tecnologia de poder centrada na vida” 

(Foucault, 1988, p. 134). Em razão de tal assertiva, o conceito de biopolítica moldado 

por Foucault é adequado ao momento. De acordo com que ele concluiu, a biopolítica 

nasce ao redor da metade do século XVIII, centrada no corpo-espécie e como suporte 

dos processos biológicos (Foucault, 1988).  

 Segundo indica o sociólogo Guilherme Radomsky: “No homem-espécie, aparece 

o problema da massa populacional a ser governada e normalizada. Estamos em face 

do biopoder” (Radomsky, 2015, p. 543). Por conseguinte, a modernidade trouxe uma 

nova forma de ver e viver o mundo. Dentro desse cenário, já no século XIX, a gestão 

sobre a vida, de um “fazer viver”, forma-se em um potente conjunto de estratégias 

biopolíticas, aos quais, a eugenia ocupará a função biopolítica de moldar o indivíduo 

desde seu nascimento. Cabe registrar que “o fato determinante para a construção das 

sociedades [...] passa a ser investida por cálculos explícitos e por estratégias de 

poder” (Caponi, 2009, p. 533). 

 Nesse diapasão, a eugenia como refinada ideia científica, referendada pela 

medicina, conseguiu estabelecer seus paradigmas e atuar de forma biopolítica visando 

“esculpir a humanidade”, atuando globalmente nas políticas de saúde da população e 

estudos estatísticos sobre saneamento, habitação, nascimento, criminalidade, 

mortalidade infantil, etc. Essa biopolítica projetava o controle das populações por 

meio das estratégias eugênicas. Em verdade, a própria racionalização presente na 

estatística das doenças serviu de instrumento racista para referendar a suposta 

diferença entre as raças. Não obstante, “nos anos 1920 os eugenistas passaram a 

18 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

defender a seleção imigratória como medida essencial para o progresso biológico e 

social do Brasil” (Souza, 2022, p. 98).  

 No Brasil, a eugenia constituiu-se pela divisão entre “eugenia positiva” e 

“eugenia negativa”13, colocando o enfrentamento não apenas de suas visões da 

eugenia e de propostas para o país, mas marcando o embate teórico entre Renato 

Ferraz Kehl (1889-1974) e Edgard Roquette-Pinto (1884-1954). É imperioso ter em 

questão que Roquette-Pinto, embora interpretasse a miscigenação como positiva ao 

Brasil, não posicionava-se contra aos ideais eugênicos. Contudo, ele “rejeitava a 

negatividade dos cruzamentos raciais” (Santos, 2010, p. 12). Ou seja, em 

Roquette-Pinto não haveria qualquer efeito deletério da raça no cruzamento entre 

brancos e não brancos. Consoante às divergências observadas entre Roquette-Pinto e 

Renato Kehl quanto à questão racial, é sintomático destacar que a ideia de raça, o 

suposto efeito deletério da miscigenação e a aceitação do determinismo racial, 

estiveram longe de ser interpretadas unanimemente entre os pensadores da nação.  

 A rigor, a virada analítica sobre a importância do negro no Brasil deu-se com o 

médico, psicólogo e sociólogo sergipano Manoel Bomfim (1868-1932). Remando contra 

a corrente do racismo científico, Bomfim adotou um discurso antirracista e 

estabeleceu o conceito de parasitismo. Por meio deste conceito, denunciou a 

exploração colonial imposta por Portugal e Espanha (Skidmore, 2012; Oliveira, 2015). 

De acordo com a socióloga Lúcia Lippi Oliveira (2015), ao retornar ao Brasil Colônia 

(1530-1822) para buscar explicações sobre o Brasil do século XX, Bomfim 

aproximou-se, dentro de suas especificidades, de autores como Oliveira Vianna, 

Gilberto Freyre e Sérgio Buarque (Oliveira, 2015). Segundo Bomfim, os países da 

América Latina haviam herdado do período colonial uma série de vícios, como a ideia 

de enriquecimento rápido, falta de tradição científica, o conservadorismo político e a 

perpetuação de domínio dos parasitas sobre os parasitados (Skidmore, 2012). 

13 Segundo compreendem Lilian Mai e Emília Angerami: “A eugenia positiva tinha como objetivos 
centrais propiciar a seleção eugênica na orientação aos casamentos e estimular a procriação dos casais 
considerados eugenicamente aptos para tal. [...] (Por sua vez) a eugenia negativa visava o segundo 
aspecto do ideal eugênico, ou seja, diminuir o número dos seres não-eugênicos ou disgênicos e incluía 
basicamente a limitação ao casamento e procriação daqueles assim considerados” (Mai; Angerami, 
2006, p. 264). 

19 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

 Destarte, a saída para os problemas que o Brasil vivia, segundo Bomfim, 

encontrar-se-ia na educação e no saneamento. Seria na falta de instrução da 

população e não na raça ou na miscigenação que residiria o problema nacional. 

Bomfim marcou um importante contraponto naquele momento ao rejeitar a raça e a 

miscigenação como problemas. Não obstante, Bomfim mostrou postura elogiosa a 

respeito da mistura das raças. Válido apontar que, posteriormente, na década de 1930 

em Casa-Grande & Senzala (1933), o antropólogo Gilberto Freyre (1900-1987), por 

vezes, acionou Bomfim para pensar a origem colonial do Brasil, a mestiçagem e a 

condição do negro na sociedade brasileira. A partir de Freyre, o mito da democracia 

racial passou a vigorar como uma ideologia não oficial de Estado (Schwarcz, 1993).  

 Nesse sentido, “[...] as obras posteriores que discutem os problemas sociais no 

país, aceitando ou não a intepretação gilbertiana, obrigatoriamente tornam 

Casa-Grande & Senzala como referencial” (Bastos, 1995, p. 65). O mestiço antes 

renegado, acusado de ser o fator de atraso e degeneração da nação, é acolhido por 

Freyre como o mais autêntico representante do Brasil e do brasileiro, fruto ele de um 

processo colonial e escravocrata, dito, “positivamente” ímpar!/Singular! O mito da 

democracia racial, contudo, negligenciou o racismo estrutural arraigado na sociedade 

brasileira. Não obstante, segundo o sociólogo Sergio Tavolaro: “Ao conceber a cultura 

africana como alavanca civilizadora do país, Casa-Grande & Senzala ambicionava 

desafiar variáveis explicativas” (Tavolaro, 2021, p. 1064). Nessas condições, ao lado 

de Freyre, Sérgio Buarque de Holanda (1902-1982) e Caio Prado Júnior (1907–1990), 

dominaram o pensamento social brasileiro entre as décadas de 1930 e 1940. 

Considerações Finais 

À guisa de conclusão, é possível afirmar que o tema racial envolto pelas teorias 

do darwinismo social e da formação racial da população brasileira, com seu histórico 

atravessado pelo passado colonial e escravocrata, motivou e impulsionou grande parte 

das discussões intelectuais entre a segunda metade do século XIX e as primeiras 

décadas do século XX, que à sua maneira, leram, interpretaram e escreveram o Brasil, 

prevendo desvendar suas raízes. A rigor, o processo de revisita da história do 

eugenismo brasileiro por meio do pensamento social indica potencialidades 

20 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

histórico-sociológicas. À vista disso, o tema da raça, em decorrência do próprio 

processo de colonização e escravatura brasileiro, configura-se central para 

compreender os movimentos eugênicos. A interpretação do Brasil perpassava pela 

análise da raça. Entre o século XIX e início do século XX, a questão racial ocupou 

espaço privilegiado para pensar o Brasil. Com efeito, ao longo do século XX a raça 

manteve-se como tema central no pensamento social brasileiro (Schwarcz, 1994).  

Ao trazer à baila a discussão intelectual mobilizada ao redor da raça, foi 

possível entender como o tema conseguiu articular juristas e médicos. Em diálogo 

com a medicina, o saber jurídico aflorava-se nas análises de Nina Rodrigues 

(1862-1906). Fato é que o eugenismo que desenvolve-se no Brasil do início do século 

XX, pode ser concebido como uma teoria de orientação, síntese e até explicação da 

sociedade, que logo foi aclamada pela elite intelectual e pela imprensa, tratando-a 

como a ciência revolucionária, ao qual, possibilitaria, supostamente, o melhoramento 

das raças, essencial para a ascensão dos países miscigenados, tais como o Brasil e os 

demais países da América Latina, que em grau maior ou menor, vivenciaram a 

miscigenação.  

O pensamento eugênico brasileiro esteve acoplado às discussões que 

voltavam-se a pensar as raças e suas supostas diferenças biológicas. Diante dessa 

articulação, insta trazer a configuração científica estabelecida que a medicina 

adquire no início do século XX, ao assumir a pretensão em ser mestra e guia da vida, 

capaz de elevar o Brasil ao patamar de nação civilizada, saneada e moderna. O Brasil 

seria sim miscigenado, mas não inferior. Na visão encampada pelo sanitarismo, era 

apenas um país carente de cuidados públicos, necessitando investir na saúde e 

educação do seu povo. Em suma, naquele momento, o eugenismo articulou-se ao 

pensamento social, fazendo-se ao mesmo tempo, ciência e movimento intelectual. 

 

 

 

21 



INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

Referências 

ALONSO, Angela Maria. Ideias em Movimento: a geração 70 na crise do Brasil-Império. 
2000. Tese (Doutorado em Sociologia) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 
Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2000a. 

ALONSO, A. Crítica e contestação: o movimento reformista da geração 1870. Revista 
Brasileira de Ciências Sociais, v. 15, n. 44, p. 35–55, out. 2000b. 

BASTOS, Elide Rugai. Gilberto Freyre e as Ciências Sociais no Brasil. Estudos de 
Sociologia, Recife, v. 1, n. 1, p. 63-72, 1995. 

BOTELHO, André. Passado e futuro das interpretações do país. Tempo Social, São 
Paulo, Brasil, v. 22, n. 1, p. 47–66, 2010. DOI: 10.1590/S0103-20702010000100003. 
Disponível em: https://www.revistas.usp.br/ts/article/view/12626. Acesso em: 10 
jan. 2025. 

CAPONI, Sandra.  A Biopolítica da População e a Experimentação com Seres Humanos. 
Ciência e Saúde Coletiva. Rio de Janeiro, v. 9, n. 2, p. 445-455, abr./jun. 2004. 

CAPONI, Sandra. Magnan e a classificação de patologias psiquiátricas. Revista 
Brasileira de História da Ciência, v. 4, p. 167-182, 2011.  

CAPONI, Sandra. Biopolítica e medicalização dos anormais. Physis: Revista de Saúde 
Coletiva. Rio de Janeiro, v. 19, n. 2, 2009, p. 529-549 

COELHO, G. L. S. Entre a aposentadoria e a morte: Oliveira Vianna nos salões da ABL e 
nas páginas do jornal <i>Letras Fluminenses</i>. InterAção, v. 15, n. 1, p. e86001, 
2024. DOI: 10.5902/2357797586001. Disponível em: 
https://periodicos.ufsm.br/interacao/article/view/86001. Acesso em: 13 mar. 2025. 

EL-DINE, Lorenna Ribeiro Zem. Eugenia e seleção imigratória: notas sobre o debate 
entre Alfredo Ellis Junior, Oliveira Vianna e Menotti Del Picchia, 1926. História, 
Ciências, Saúde – Manguinhos, Rio de Janeiro, v. 23, supl., dez. 2016, p. 243-252. 

FOUCAULT, Michel. Nascimento da Biopolítica. Curso no Collège de France 
(1978-1979). São Paulo: Martins Fontes, 2008. 

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade I: A Vontade de Saber. Tradução de Maria 
thereza da Costa Albuquerque e J.A. Guilhon Albuquerque, Rio de Janeiro: Edições 
Graal, 1988. 

GERMINATTI, F. T.; SOUZA, V. S. de. Eugenia e “questão racial” na Primeira República: 
uma análise a partir das publicações no jornal Correio Paulistano (1910-1920). 
Sæculum - Revista de História, v. 27, n. 47, p. 96–118, jul./dez. 2023. DOI: 
10.22478/ufpb.2317-6725.2022v27n47.63668. Disponível em: 

22 

https://www.revistas.usp.br/ts/article/view/12626
https://periodicos.ufsm.br/interacao/article/view/86001


INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/63668. Acesso em: 6 mar. 
2025. 

MAI, L. D.; ANGERAMI, E. L. S. Eugenia negativa e positiva: significados e 
contradições. Revista Latino-Americana de Enfermagem, v. 14, n. 2, p. 251–258, 
mar. 2006. 

MITJAVILA, M. R.; MATHES, P. G. Doença mental e periculosidade criminal na 
psiquiatria contemporânea: estratégias discursivas e modelos etiológicos. Physis - 
Revista de Saúde Coletiva, v. 22, n. 4, p. 1377–1395, 2012. 

MONTEIRO, F. P. História do (e no) Pensamento Social: estratégias 
teórico-metodológicas para uma releitura do paradigma racial em Nina Rodrigues 
(1880-1906). História (São Paulo), v. 41, p. e2022034, 2022. 

OLIVEIRA, L. L. Manuel Bonfim: autor esquecido ou fora do tempo?. Sociologia & 
Antropologia, v. 5, n. 3, p. 771–797, set. 2015. 

PETSCHELIES, Erik. Raça e cultura no pensamento antropológico clássico. Revista 
Brasileira de História, v. 44, n. 96, p. e284025, 2024. 

RADOMSKY, G. F. W. Biopolítica e Desenvolvimento? Foucault e Agamben sobre Estado, 
Governo e Violência. Dados, v. 58, n. 2, p. 537–567, abr. 2015. 

REBELO, Fernanda. Raça, clima e imigração no pensamento social brasileiro na virada 
do século XIX para o XX. Filosofia e História da Biologia (Online), v. 2, p. 159-177, 
2007. 

RODRIGUES, Raimundo Nina. As raças humanas e a responsabilidade penal no Brasil. 
Rio de Janeiro: Centro Edelstein de Pesquisa Social, 2011. 

ROMERO, Sílvio. A literatura brasileira e a crítica moderna: Ensaio de generalização. 
Rio de Janeiro, RJ: Imprensa Industrial de João Paulo Ferreira Dias, 1880.  

SANTOS, Ricardo Augusto dos. Oliveira Vianna, Eugenia e o Campo Intelectual da 
Primeira República. In: VI Simpósio Nacional Estado e Poder: Cultura, 2010, Aracaju. 
VI Simpósio Nacional Estado e Poder: Cultura, 2010. 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O espetáculo das raças: cientistas, instituições e questão 
racial no Brasil (1870-1930). São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. Espetáculo da miscigenação. Estudos Avançados, v. 8, n. 20, 
p. 137–152, jan. 1994. 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. Quando a desigualdade é diferença: reflexões sobre 
antropologia criminal e mestiçagem na obra de Nina Rodrigues. Gazeta Médica da 
Bahia, Salvador, ano 140, n. 76, supl. 2, p. 47-53, 2006. 

23 

https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/63668


INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

SCHWARCZ, Lilia Moritz; BOTELHO, André. Pensamento social brasileiro, um campo 
vasto ganhando forma. Lua Nova, São Paulo, v. 82, p. 11-16, 2011. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ln/a/BJwVR8PJxvRNVGHs5yn7z9x/?format=pdf&lang=pt. 
Acesso em: 5 jan. 2025. 

SKIDMORE, Thomas Elliot. Preto no branco: raça e nacionalidade no pensamento 
brasileiro. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 2012.  

SOUZA, Jessé. Como o racismo criou o Brasil. São Paulo: LeYa, 2021. 

SOUZA, Vanderlei Sebastião de. Eugenia, racismo científico e antirracismo no Brasil: 
debates sobre ciência, raça e imigração no movimento eugênico brasileiro 
(1920-1930). Revista Brasileira de História (online), v. 42, p. 93-115, 2022. 

SOUZA, Vanderlei Sebastião de. Por uma nação eugênica: higiene, raça e identidade 
nacional no movimento eugênico brasileiro dos anos 1910 e 1920. Revista Brasileira 
de História da Ciência, Rio de Janeiro, v. 1, n. 2, p. 146-166, jul./dez. 2008. 

SOUZA, Vanderlei Sebastião de. Renato Kehl e a eugenia no Brasil: ciência, raça e 
nação no período entreguerras. Guarapuava: Editora Unicentro, 2019. 

SOUZA, Vanderlei Sebastião de; SANTOS, Ricardo Ventura. O Congresso Universal de 
Raças. Londres, 1911: contextos, temas e debates. Bol. Mus. Para. Emílio Goeldi. 
Cienc. Hum., Belém, v. 7, n. 3, p. 745-760, set./dez. 2012. 

STACHUK, Angelica; OLIVEIRA, Oseias de. “Sertão”, indígenas e negros na construção 
da identidade nacional brasileira: Varnhagen e Capistrano de Abreu. Mneme – Revista 
de Humanidades, Caicó, v. 19, n. 42, p. 53-77,  jan./jul. 2018.  

STEPAN, Nancy Leys. A Hora da Eugenia. Raça, Gênero e Nação na América Latina. 
Rio de Janeiro: Ed. Fiocruz, 2005.  

STEPAN, Nancy Leys. Eugenia no Brasil, 1917-1940. In: HOCHMAN, G.; ARMUS, D. 
(Orgs.) Cuidar, controlar, curar: ensaios históricos sobre saúde e doença na América 
Latina e Caribe. Rio de Janeiro: Editora FIOCRUZ, 2004. p. 330-391.  

SEYFERTH, Giralda. Imigração, Colonização e Identidade Étnica. Revista de 
Antropologia, v. 29, p. 57-71, 1986. 

TAVARES, Breitner. Raça e pensamento social brasileiro. Latitude, Maceió-AL, Brasil, v. 
2, n. 1, 2010. DOI: 10.28998/lte.2008.n.1.122. Disponível em: 
https://www.seer.ufal.br/index.php/latitude/article/view/122. Acesso em: 9 jan. 
2025.  

TAVOLARO, S. B. DE F. Interpretações do Brasil e a temporalidade moderna: do 
sentimento de descompasso à crítica epistemológica. Sociedade e Estado, v. 36, n. 3, 
p. 1059–1082, set. 2021. 

24 

https://www.scielo.br/j/ln/a/BJwVR8PJxvRNVGHs5yn7z9x/?format=pdf&lang=pt
https://www.seer.ufal.br/index.php/latitude/article/view/122


INTER-LEGERE | Vol 9, n. 43/2026: c39538 | ISSN 1982-1662 

VIANNA, Oliveira. Evolução do povo brasileiro. 3 ed. São Paulo: Companhia Editora 
nacional, 1938. 

 
 
 
 
 

Recebido: 21 mar 2025 
Aceito: 08 dez 2025 

25 


