
Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

 

DA RELAÇÃO ENTRE SÓCRATES E A FORMAÇÃO: 

O PROCESSO DE DESENVOLVIMENTO DA MESTRIA  

 

ON THE RELATIONSHIP BETWEEN SOCRATES AND TRAINING: 

THE PROCESS OF DEVELOPING MASTERY 

 

LA RELACIÓN ENTRE SÓCRATES Y LA FORMACIÓN: 

EL PROCESO DE DESARROLLO DEL DOMINIO  

 

Samuel Martini1 

Miguel da Silva Rossetto2 

 

 

RESUMO 

 
O presente artigo tem por objetivo explorar, através da relação entre Sócrates e a formação – e 

tendo como base o desenvolvimento de sua mestria –, como Sócrates constitui, a partir da 

filosofia, uma forma de vida e, como isso, passa a influenciar o desenvolvimento de seu papel 

como mestre. O material utilizado, visando bem contemplar ao objetivo proposto, se dá pelo 

contato com os diálogos platônicos, tendo como referência, sobretudo, a obra Apologia de 

Sócrates. A pesquisa também possui por fundamento a utilização de materiais complementares 

de pensadores e comentadores que agregam e auxiliam para um maior aprofundamento da 

temática. Assim, o trajeto desenvolvido pelo presente escrito repousa, inicialmente, na 

identificação de como Sócrates estabelece, através da filosofia, uma forma de vida. Na 

sequência, o texto nutre-se em torno da análise das dimensões do ocupar-se, tomando como 

referência nessa explanação a fundamentação estabelecida a partir do contato com o sentido 

pedagógico das metáforas socráticas. E, como último movimento da pesquisa, se postula uma 

análise reflexiva a respeito da contribuição de Sócrates para a formação humana, tendo como 

base os dois passos discutidos: uma forma de viver ancorada no viés filosófico e uma pedagogia 

exemplificada pelas metáforas socráticas. 

 

Palavras-chave: Sócrates; Formação; Filosofia; Ocupar-se; Mestria. 

 

ABSTRACT 

 

This article aims to explore, through the relationship between Socrates and formation – and 

based on the development of his mastery –, how Socrates constitutes, from philosophy, a way 

of life and how this influences the development of his role as a master. The material used, aiming 

to better contemplate the proposed objective, is based on contact with Platonic dialogues, 

particularly referencing the work Apology of Socrates. The research is also based on the use of 

complementary materials from thinkers and commentators that add and aid in a deeper 

exploration of the theme. Thus, the path developed by this paper initially rests in the 

identification of how Socrates establishes, through philosophy, a way of life. Subsequently, the 

text revolves around the analysis of the dimensions of engagement, using as a reference in this 

explanation the foundation established from contact with the pedagogical meaning of Socratic 

metaphors. Finally, as the last step of the research, a reflective analysis is proposed regarding 

Socrates’ contribution to human development, based on the two discussed steps: a way of living 

anchored in the philosophical perspective and a pedagogy exemplified by Socratic metaphors. 

 
1 Graduado em Filosofia, Universidade de Passo Fundo/UPF, https://orcid.org/0009-0009-9629-3605,  

samuelmartinii.021@gmeil.com 
2 Doutor em Educação, Universidade de Passo Fundo, https://orcid.org/0000-0001-6889-7983, 

miguel.rossetto@upf.br 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes
https://orcid.org/0009-0009-9629-3605
https://orcid.org/0000-0001-6889-7983


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

 

Keywords: Socrates; Formation; Philosophy; Engagement; Mastery. 

 

RESUMEN 

 

Este artículo tiene como objetivo explorar, por medio de la relación entre Sócrates y la 

formación – y llevando a cabo el desarrollo de su maestría -, como Sócrates constituyó, desde 

la filosofía, una forma de vida y, como eso, pasa a influenciar el desarrollo de su papel como 

maestro. El material utilizado, buscando mejor contemplar el objetivo propuesto, se da por el 

contacto con los diálogos platónicos, que tienen como referencia, especialmente, la obra 

Apología de Sócrates. La investigación también posee como fundamento la utilización de 

materiales complementares de pensadores y comentadores que agregan y auxilian con mayor 

detenimiento la temática. Así, el trayecto desarrollado por el escrito descansa, inicialmente, en 

la identificación de cómo Sócrates establece, a través de la Filosofía, una forma de vida. En la 

secuencia, el texto se nutre alrededor de análisis de dimensiones del ocuparse, tomando como 

referencia en esa explanación la fundamentación establecida a partir del contacto con el sentido 

pedagógico de las metáforas socráticas. Y, como último movimiento de pesquisa, se requiere un 

análisis reflexivo sobre la contribución de Sócrates para la formación humana, basado en los 

dos pasos discutidos: una forma de vida anclada en el principio filosófico y una pedagogía 

ejemplificada por las metáforas socráticas. 

 

Palabras clave: Sócrates; Formación; Filosofía; Ocuparse; Maestría. 

 

INTRODUÇÃO 

 

 Em que consiste a ação de formar o outro? Quais as exigências e os limites deste 

papel tão nobre no desenvolvimento da história humana? Apesar de ser relativamente 

evidente, o ato de formar o outro implica em formar a si mesmo. Contudo, talvez, tal 

“formação de si” ainda esteja carente de um entendimento mais rigoroso. Inicialmente, 

podemos dizer que o ato de se formar, para ser mais bem exercido, exige, minimamente, 

um processo vagaroso e cuidadoso, que perdura por toda a vida. Menciona-se, da mesma 

forma, que, além de não ter data de consumação, tal trajeto não é de facilidade, pelo 

contrário, repousa num caminho árduo e que recorrentemente apresenta pontos que 

necessitam de devida abordagem. Aquele que se destina a ocupar-se consigo mesmo, 

isto é, que almeja adentrar na esfera formativa que exige o trabalho acerca de si mesmo, 

não o faz por conta própria, de modo solipsista, pois dificilmente dar-se-á conta de sua 

necessidade de formação, já que além de estar desorientado quanto ao percurso que 

deverá trilhar, muito menos saberá sobre as fragilidades de seu estado atual. 

Para isso, buscando evitar tais incongruências, é de importância refletir sobre o 

papel do mestre, daquele que bem ocupou-se e bem ocupa-se consigo mesmo, e que, a 

partir desse intuito formativo, consequentemente se destina ao trabalho de ocupar-se 

com o outro para que ele também se mantenha a formar-se e, consequentemente, 

também possa conservar a sua capacidade de mestre, retribuindo, assim, a dedicação 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

exercida sobre sua formação. Como companheiro intelectual e mentor da análise que 

faremos, temos, na figura de Sócrates, o reflexo daquele que por excelência bem 

ocupou-se consigo mesmo, desenvolvendo, com isso, o papel de mestre, o qual exerceu 

e prezou até o fim de sua vida.  

Como é exposto nos diálogos platônicos, Sócrates recorre, com certa frequência, 

ao método do perguntar, isto é, valendo-se de termos investigativos, suas perguntas 

promovem inquietações, traçando, com isso, um movimento que faz confrontar ideias e 

posicionamentos já fundamentados. Por meio desse processo, o filósofo busca 

disponibilizar recorrentes indagações, estimulando o contato com as razões 

consolidadas presentes naquele em que vem a ser interpelado, buscando verificar se de 

fato tais fundamentações são verdadeiras, ou se, por outro lado, fundamentam-se diante 

da falsidade e da ignorância.  

Alicerçado nisso, é possível verificar como Sócrates estabelece o seu lugar e 

como designa à filosofia o encargo de se constituir em um modo de viver por excelência. 

Ao estabelecer esse contato, pois o objetivo do filósofo não se resume meramente a 

provações e comprovações, há um sentido de grau mais elevado, que repousa em 

proporcionar o desenvolvimento que concerne a um bem maior, o ato de formar-se. 

Sócrates, em vista disso, ao estabelecer pela filosofia uma forma de vida, evidencia o 

caminho pelo qual se consolida sua mestria, sobretudo, ao dedicar-se ao outro. Tal 

processo direciona o indivíduo a ocupar-se consigo mesmo. E é só a partir de tal 

ocupação que se torna possível atingir a condição de mestre, vindo, dentro desse 

processo formativo, a dedicar-se no trabalho que se destina ao movimento de formar o 

outro. 

Tendo por meta investigar como se dá o processo de desenvolvimento da 

formação humana, buscando explorar, a partir disso, o meio de desenvolvimento da 

mestria socrática, o presente escrito visa identificar como Sócrates constitui, a partir da 

filosofia, uma forma de vida e como isso passa a influenciar o desenvolvimento de seu 

papel como mestre. Identificar o processo de mestria socrática com base em tais 

objetivos, torna-se um elemento de suma importância para compreender o processo da 

formação humana, uma vez que o caminho percorrido por Sócrates não só reflete nas 

dimensões do ocupar-se em sua grandiosidade, como também manifesta o quanto tal 

processo demonstra valor para a boa condução e manutenção da vida em comunidade.   

Com base na apresentação acerca dos objetivos a serem trilhados, esta 

investigação será estruturada através de uma pesquisa bibliográfica do tipo descritivo-

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

exploratória. Visando bem contemplar o planejamento metodológico, a estruturação tem 

por propósito e companheira de percurso a investigação, a reflexão e a análise dos 

materiais contemplados, sobretudo, acerca dos diálogos platônicos, tendo como 

referência a obra Apologia de Sócrates. Com base nisso, a pesquisa também tem por 

fundamento o estudo hermenêutico e a exploração de materiais que servirão de 

complemento para a investigação, estes que são disponibilizados por pensadores e 

comentadores que não só auxiliam maior profundidade com o tema, como também 

abrem as portas para tornar possível refletir com a própria contemporaneidade. Através 

desse movimento analítico, poderemos talvez alcançar maior familiarização com a 

temática elencada, propiciando, assim, os elementos necessários para bem atender ao 

objetivo da pesquisa. 

Demonstrando uma breve sinopse do percurso a ser desenvolvido, a primeira 

parte buscará contemplar a relação entre Sócrates e a filosofia, investigando, a partir 

disso, como o autor procura fazer dela uma forma de viver. Na segunda parte, após ser 

analisada tal relação, o escrito repousará na fundamentação das dimensões do ocupar-

se, tendo por referência o exemplo proporcionado a partir das metáforas socráticas, para, 

assim, num primeiro momento, dedicar-se à reflexão do ocupar-se de si mesmo, e, por 

conseguinte, analisar a dimensão do ocupar-se com o outro, elementos que são nucleares 

para o bom cuidado dos aspectos formativos. Na terceira parte do escrito, atendendo ao 

último passo da investigação, postular-se-á uma análise reflexiva a respeito da 

contribuição socrática para a formação humana, a partir de uma filosofia como forma 

de vida e do sentido pedagógico das metáforas socráticas. 

 

 

DA RELAÇÃO ENTRE SÓCRATES E A FILOSOFIA: UMA FORMA DE VIVER  

 

A filosofia, enquanto doutrina ou teoria, é uma invenção platônica, pode-se 

dizer, apesar dos fragmentos de Heráclito ou do poema de Parmênides. Se Sócrates nada 

escreve, decerto nenhum sentido mais profundo encontrava nesta prática. Apesar do 

valor inegável que a escrita promulga, no entanto, Sócrates não concebia sua filosofia 

reservada a palavras anotadas. Era de outra fonte que sua filosofia matava a sede, qual 

seja, no seu próprio modo de conduzir a vida. A filosofia, portanto, originava-se na vida, 

alimentava-se da vida e promovia a própria vida. O percurso da forma de viver socrática 

tem como horizonte uma missão que foi atribuída ao filósofo, a qual será exercida e 

contemplada durante toda a sua existência. Para melhor compreender como se origina e 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

se constitui tal missão, torna-se necessário nos determos sobre uma inferência 

específica, que foi confiada ao oráculo de Delfos e serviu de impulsão para a 

constituição do modo de vida socrático.  

De que inferência estamos falando? Pois bem, Querefonte, amigo de Sócrates, 

interroga o oráculo em busca de uma resposta correspondente à sua questão, qual seja, 

se existe outro homem mais sábio que Sócrates: “ora, a Pítia respondeu que ninguém 

era mais sábio” (Platão, 2015, p.101). Tal encargo, à vista disso, incita uma grande 

interrogação ao filósofo, 

  

depois de ouvir aquilo, pus-me a refletir a sós comigo: que quererá 

dizer a divindade e que pretende insinuar? Tenho plena consciência 

de não ser nem muito sábio nem pouco. Qual o motivo, então, de haver 

ela afirmado que eu sou o mais sábio dos homens? Mentira não pode 

ser; não condiz isso com a sua natureza (Platão, 2015, p.101). 

  

Envolvido por tal interrogação, com base no exposto, se constata um percurso 

pelo qual o filósofo se encarrega de investigar o devido motivo para o oráculo de Delfos 

conferir a ele a função de ser o mais sábio dentre os homens. Ele passa, então, a 

interpelar os indivíduos presentes na pólis, correspondentes à designação de serem os 

mais sábios de seus ofícios para, assim, desconstruir ou reafirmar as palavras 

apresentadas pelo oráculo,  

 

Sócrates se questiona, então, sobre o que o oráculo quis dizer, 

lançando-se em uma longa investigação junto às pessoas que, segundo 

a tradição grega [...] possuem a sabedoria, isto é, o saber-fazer, 

homens de Estado, poetas, artesãos, para descobrir alguém que fosse 

mais sábio que ele. Percebe então que todas as pessoas que acreditam 

tudo saber não sabem nada (Hadot, 1999, p.50-51). 

  

Sócrates, contudo, ao dedicar-se em torno deste objetivo, não chega à conclusão 

esperada que consistia, segundo nossa interpretação, em desocupar ou, em última 

instância, confirmar o posto que lhe foi confiado pelo oráculo. Ele, todavia, chega a 

outra resposta que o leva a compreender a interpretação que lhe fora apresentada: “o que 

o oráculo quis dizer é, portanto, que o mais sábio dos humanos é quem compreendeu 

que sua sabedoria é verdadeiramente desprovida do mínimo valor” (Hadot, 1999, p.51). 

O indivíduo mais sábio, com isso, não retrata a imagem daquele que discorre e 

contempla sobre todas as interrogações que lhe apresentam, mas, sim, o contrário, é 

aquele que toma ciência de seu não saber e que, por isso, pode não possuir tais respostas. 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

Denota-se, em vista disso, a compreensão acerca da missão confiada a Sócrates, 

a qual entra em concordância com as palavras anunciadas pelo oráculo e que descreve 

a função que lhe fora atribuída, como aquele que deverá proporcionar com que os outros 

homens passem a ter a compreensão de seu não saber. O meio utilizado, dessa forma, 

para desempenhar essa missão, é mais bem compreendido na chamada ironia socrática, 

isto é, “a ignorância dissimulada, o ar cândido com o qual, por exemplo, ele investigou 

para saber se havia alguém mais sábio que ele” (Hadot, 1999, p.51). É digno de 

consideração, diante disso, o fato de Sócrates não aceitar pacificamente sua posição de 

sábio, pois é um lugar que, talvez, todos aqueles que não reconhecem sua ignorância 

aceitariam de bom grado. É também um aspecto pedagógico consigo mesmo, uma vez 

que procura justificar para si em que medida isso pode, ou não, ser considerado uma 

verdade.  

Tendo em vista bem compreender como essa incumbência destinada a Sócrates 

se estrutura em relação com a filosofia, antes de explorar adequadamente a manifestação 

e o alcance proporcionado pela ironia socrática nas interpelações, torna-se de 

pertinência recordar uma frase disponibilizada no diálogo platônico Teeteto, que 

auxiliará na fundamentação da explanação, “[...] sou muito esquisito e causo 

perplexidade aos homens” (Platão, 2010, p.200). Considerando a frase estabelecida, dois 

termos merecem um cuidado maior: átopos (esquisito) e aporia (perplexidade). Em 

relação ao termo átopos, tem-se a correspondência da negação de um lugar estabelecido; 

quanto ao conceito aporia, atribui-se ao seu significado de não atingir uma definição 

específica. É importante destacar que, ao dizer isso, Sócrates acaba – ele próprio – 

determinando o seu lugar, ou seja, ele mesmo cria o seu topos, uma vez que é possível 

dizer que este não-lugar corresponde a um lugar, pois o não-lugar corresponde a uma 

opção por um modo de ser, consciente e constituído por ele mesmo (Rossetto; Santos, 

2022).  

O filósofo, diante disso, mostra ter o seu lugar, porém, um lugar não definido 

pelos outros, mas por si mesmo. Pode se compreender, a partir de tal elemento, um dos 

aspectos formativos mais importantes e decisivos de todo processo de constituição 

subjetiva: o trabalho do sujeito sobre aquilo que o quadro histórico hodierno pretende 

ou acaba fazendo dele. Isto é, o indivíduo passa a demonstrar e estabelecer 

verdadeiramente sua autenticidade, o qual se faz, a partir do olhar para si mesmo, fator 

que apresenta quais os ideais que visa defender e como estes influem na condução de 

um modo de vida. 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

Convém mencionar, todavia, que esse trabalho de si sobre si não é uma atividade 

específica de Sócrates, do filósofo ou do governante. Queremos compreendê-lo como 

algo que deve ser comum a todos, já que todos ocupam, por pressuposto, um lugar 

comum, que é o lugar de ser humano, um lugar natural que exige uma forma específica 

de ocupar-se consigo mesmo. Isto é, a pergunta norteadora deve repousar no que o ser 

humano deve fazer para viver de forma autêntica e verdadeira esse lugar de humano. 

Quanto a Sócrates, ressalta-se que ele não abre mão desse lugar e, principalmente, do 

modo como o constitui, nem mesmo diante da iminência da morte. Para ele, todo e 

qualquer movimento se justifica pelo amor à sabedoria, para assim estar em consonância 

com a sua missão, e é justamente nisso que se fundamenta a forma pela qual ele faz da 

filosofia uma forma de vida. 

O filósofo grego não entende a filosofia como mera sistematização conceitual, 

mas como um processo racional e intelectual de conduzir-se filosoficamente. Sócrates, 

nesse sentido, nutre-se de um dos elementos mais caros da filosofia, a pergunta, que o 

leva a bem exercer e guiar sua missão, desempenhada, como fora citada anteriormente 

e agora pode ser mais bem compreendida, na denominada ironia socrática,  

 

quando Sócrates pretende saber uma única coisa, ou seja, que nada 

sabe, é porque ele recusa a concepção tradicional de saber. Seu 

método filosófico consistirá não em transmitir um saber, o que 

exigiria responder às questões dos discípulos, mas, ao contrário, em 

interrogar os discípulos, pois ele mesmo não tem nada a dizer-lhes, 

nada a ensinar-lhes de conteúdo teórico de saber. A ironia socrática 

consiste em simular aprender alguma coisa de seu interlocutor, para 

levá-lo a descobrir que não conhece nada no domínio do que pretende 

ser sábio (Hadot, 1999, p. 53, grifo do autor). 

 

Atentando-se a este percurso, através da utilização da ironia socrática, faz-se uso 

de um instrumento que conduz o interlocutor a ter ciência de sua ignorância e, atrelado 

a isso, de seu não saber. Sócrates, dessa forma, valendo-se desse meio, passa a simular 

determinado conhecimento na área em que o indivíduo interpelado pensa dominar, para, 

a partir disso, atentar-se na condução dialógica, a qual busca bem atender o objetivo 

estabelecido através da ironia, isto é, de influir no sujeito abordado, a ciência de sua não 

sabedoria.  Para exemplificar como se dá esse processo, dito isso, convém tomar por 

exemplo o diálogo estabelecido entre Sócrates e um dos líderes políticos, através do 

qual destaca-se as considerações do próprio filósofo, 

 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

[...] ao examiná-lo, atenienses, aconteceu o seguinte: no decurso de 

nossa conversação, quis parecer-me que ele passava por sábio para 

muita gente, mas principalmente para ele mesmo, quando, em 

verdade, estava longe de sê-lo. De seguida, procurei demonstrar-lhe 

que ele se considerava sábio sem o ser, do que resultou atiçar contra 

mim seu ódio e de muitas das pessoas presentes (Platão, 2015, 

p.101). 

  

Com base no exemplo apresentado, Sócrates, primeiramente, se depara em 

construir um diálogo que busque conferir um certo grau de veracidade no posto de sábio 

que o indivíduo interpelado tem por encargo. A respeito disso, contudo, não é o que 

acontece, mas sim o contrário, uma vez que tal indivíduo apresenta tamanha 

insignificância ao ponto de desestruturar, com facilidade, o posto até então assegurado. 

Com base nisso, nota-se o segundo movimento de Sócrates, e, talvez, o mais 

interessante: o filósofo começa a fazer aporias, isto é, começa a promover 

desconstruções, como no caso desse político que, afundado em sua ignorância, imagina 

que sabe que sabe.  

Essa descrição resume o contato socrático com a maioria dos indivíduos da 

época, cujo topos, por eles afirmado, era apenas a simbolização da mais profunda 

ignorância, “com raríssimas exceções, os indivíduos tidos na mais alta conta foram os 

que me pareceram mais deficientes, quando examinados de acordo com o preceito da 

divindade, enquanto outros, considerados em geral como inferiores, se me afiguraram 

de mais claro entendimento” (Platão, 2015, p.103).  

O filósofo, da mesma forma, através de tais interpelações, auxilia no 

entendimento acerca de outra dimensão filosófica, “filosofar não é mais, como queriam 

os sofistas, adquirir um saber, ou um saber-fazer, uma sophía, mas é pôr-se a si mesmo 

em questão, pois experimenta-se o sentimento de não ser o que se deveria ser” (Hadot, 

1999, p.56, grifo do autor). O ato de pôr-se em questão, em vista disso, simboliza muito 

bem a finalidade da incumbência do oráculo, uma vez que colocar-se em questão é de 

suma importância para o indivíduo vir a ter a consciência de seu não saber. Como já 

fora exposto anteriormente, ao discursar sobre o objetivo estabelecido através da ironia, 

a partir das inferências que lhe são atribuídas, o sujeito interpelado passa a estabelecer 

um movimento que estimula desconstruções.  A partir disso, fica em evidência não só a 

percepção acerca do não saber, como também, sobretudo, revelam-se as fragilidades e 

contradições nas quais tal interlocutor está imerso e que constituem o seu próprio “si 

mesmo”.  

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

Esse processo desconstrutivo propicia àquele que se coloca em questão o pensar 

acerca de si mesmo, uma vez que introduz nele a percepção de ser diferente daquilo que 

pensa ser e que pensa dominar. Esse movimento, contudo, apenas se faz possível para 

aquele que bem aceita o convite ao diálogo, já que é comum interlocutores que não 

adotam tal condição receptiva, optando, assim, por permanecerem afundados na própria 

ignorância.    

Fica salientado, com isso, dois elementos para bem compreender a relação entre 

Sócrates e a filosofia como uma forma de viver. Primeiramente, demarca-se o papel de 

importância do diálogo – e da pergunta –, pois este contempla o meio pelo qual ele 

exerce sua missão, o qual complementa-se com um segundo fator, oriundo desse 

primeiro, que é uma interlocução que abarca e retrata uma filosofia exercida na 

cotidianidade.  

Sobre o primeiro, atinge-se, a partir do diálogo, a justificação de um modo de 

vida em detrimento da influência que ele estabelece ao resumir a tarefa socrática que 

repousa na condução do outro a ter o conhecimento acerca de seu não saber. 

Precisamente por esse motivo é que se torna possível entender o movimento propiciado 

por Sócrates, cujo objetivo está em estimular o contato com as razões consolidadas do 

indivíduo, é o processo da aporia aprofundado anteriormente, pelo qual têm-se o acesso 

a inferências que estimulam e conduzem ao questionamento sobre si mesmo. Apenas 

assim, pois, faz-se acessível, ao indivíduo examinado, o trabalho de examinar se as suas 

razões são de fato verdadeiras ou se mergulham diante da falsidade e da ignorância.  

Através da explanação quanto ao encargo desenvolvido através do diálogo, 

evidencia-se o segundo elemento, o qual contempla uma manifestação filosófica, que 

advém do ato de dialogar, como uma forma de vida exercida na cotidianidade. Sócrates, 

nesse sentido, não possuía momentos pré-estabelecidos para dedicar-se em torno dos 

indivíduos presentes na polis, não tinha dias e, muito menos, horários marcados. Suas 

interpelações eram executadas continuadamente, tal e qual nos comunica Plutarco,  

 

a maior parte das pessoas imagina que a filosofia consiste em discutir 

do alto de uma tribuna e dar cursos sobre textos. Mas o que escapa 

totalmente a essas pessoas é a filosofia ininterrupta que se vê exercer 

a cada dia de uma maneira perfeitamente igual a si mesma [...] 

Sócrates não prepara degraus para os ouvintes, não se firma sobre uma 

tribuna professoral; ele não tem horário fixo para discutir ou para 

passear com seus discípulos. Mas é algumas vezes gracejando com 

aqueles, ou bebendo ou indo à guerra ou à ágora com esses, e 

finalmente indo para a prisão e bebendo o veneno, que ele filosofou. 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

Ele foi o primeiro a mostrar que, em todos os tempos e em todos os 

lugares, em tudo o que nos chega e em tudo o que fazemos, a vida 

cotidiana dá a possibilidade de filosofar (Plutarco, 1976; apud Hadot, 

1999, p.68). 

 

Com base no exposto, portanto, Sócrates contempla no exame e no 

questionamento os meios através dos quais encontra no executar filosófico uma forma 

de viver. Através da praça pública, à vista disso, observa-se o ambiente reconhecido 

como o berço filosófico socrático, no qual, pelas recorrentes conversações, o filósofo 

passa a despertar jovens seguidores, que são acalentados e provocados por seus 

diálogos. Dessa forma, Sócrates não só encontra a sua missão, como também se dedica 

exclusivamente a ela. Seu dever, em suma, é impulsionar no outro a ciência de sua 

ignorância, proporcionando, dessa forma, os elementos para que ele venha a ocupar-se 

consigo mesmo.  

Destaca-se, do mesmo modo, que Sócrates expressa uma ocupação em torno da 

filosofia que se manifesta no cotidiano, pois, mesmo que ele não estivesse em contato 

com o outro, não perderia o seu valor filosófico, uma vez que estaria em contato consigo 

mesmo. Com base nisso, entram em questão as dimensões do ocupar-se, uma vez que, 

apenas aquele que bem se ocupa consigo mesmo pode vir a desempenhar, por 

conseguinte, o ato de ocupar-se com o outro, elementos que são nucleares na missão e 

no modo de vida socrático. 

 

DA RELAÇÃO ENTRE SÓCRATES E SUA MESTRIA: AS DIMENSÕES DO 

OCUPAR-SE 

 

A partir da reflexão sobre a forma de viver que Sócrates estabelece em torno da 

filosofia, torna-se possível aprofundar um pouco mais sobre esse modo de vida 

atribuindo, agora, maior sensibilidade e profundidade quanto ao intuito formativo 

propulsionado por tal valor filosófico. A partir da postura socrática, visualiza-se um 

importante exemplo para quem visa alçar maior atenção à esfera formativa, já que, a 

partir de sua vivência, têm-se o modelo daquele que não só bem ocupou-se com o outro, 

mas que, antes de tudo, bem ocupou-se consigo mesmo. Tendo por meta, diante disso, 

compreender de uma melhor forma esse percurso elencado por Sócrates, com base no 

trabalho acerca de tais dimensões do ocupar-se, cabe ser estruturada uma 

fundamentação em torno das metáforas socráticas. Através de tal análise, faz-se possível 

alcançar um melhor entendimento para aquele que visa alcançar o posto de mestre, uma 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

vez que, para exercer o bom cuidado em relação à formação do outro, deverá, 

anteriormente, ter bem formado a si mesmo. 

Antes de propriamente analisar as metáforas que Sócrates utiliza ao pensar sobre 

si, cabe dar ênfase a um elemento que já fora recorrentemente exposto devido a sua 

importância: o diálogo. É pelo dialogar que as metáforas se manifestam, mas, sobretudo, 

é por ele que se adentra na esfera formativa, seja no diálogo consigo mesmo por meio 

da autorreflexão, seja no diálogo com o outro tendo em vista a formação. O indivíduo 

que deseja formar-se, dessa forma, deve ter ciência quanto a essa preocupação em 

detrimento da condição dialógica, uma vez que, se ele não aceita o convite ao diálogo, 

permanece à mercê da própria ignorância, pois passa a desconsiderar o trabalho e a 

importância do mestre, ocultando e inibindo cada vez mais a reflexão sobre si. Outro 

fator a ser mencionado repousa no fato de que mesmo aceitando o impulso ao dialogar, 

torna-se necessário persistência e compreensão por parte do discípulo, já que, como será 

exposto na análise metafórica, não é um processo fácil, pelo contrário, é árduo e de 

extrema dificuldade. 

 Destinando um olhar minucioso à forma pela qual Sócrates executa esse 

trabalho, a partir de tais considerações, faz-se pertinente, ao momento, adentrar na 

análise em torno das metáforas socráticas. Para isso, aborda-se, inicialmente, a metáfora 

da filiação cuja simbolização está na mãe como a figura da parteira e do pai no 

desenvolvimento do ofício de escultor, possibilitando, a partir disso, a compreensão da 

estruturação inicial do diálogo, bem como os cuidados quanto aos limites que devem ser 

atribuídos ao longo de seu processo. Dito isso, propomo-nos a analisar, por conseguinte, 

outras duas metáforas, a do Sócrates como o moscardo e como a arraia-elétrica que 

retratam, também, uma importância muito significativa ao âmbito formativo, já que, por 

meio delas, aquele que está sendo interpelado entra em perplexidade e inquietação em 

relação a si mesmo.  

Desenvolvendo a abordagem, a partir do exposto, como ponto de partida toma-

se a estruturação em torno da figura da parteira e a do escultor. Com relação à primeira, 

na Grécia antiga só estava apta a exercer tal ofício aquela que havia vivenciado muitos 

partos e que não podia mais conceber. Ou seja, era-lhe exigida experiência, pois apenas 

por meio dela tornar-se-ia possível o auxílio na execução do parto (Dalbosco, 2017). 

Atribui-se ao seu propósito, da mesma forma, o auxílio em trazer à luz, contudo, há um 

destaque a mais por trás disso, pois “[...] embora não seja diretamente quem dê à luz, 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

possui um trabalho indispensável, auxiliando no nascimento de uma novidade, fazendo 

revelar-se o que permanecia oculto, encoberto” (Dalbosco, 2017, p. 51).  

Através do desenvolvimento de seu ofício, a respeito disso, ainda quanto a 

representação da parteira, como o próprio Sócrates pontua no Teeteto, não servem para 

exercer o ofício as mulheres que ainda podem conceber. Tal elemento pode ser mais 

bem explicitado e compreendido ao se analisar o sentido metafórico, já que Sócrates na 

execução dialógica também nada pode conceber e proporcionar, uma vez que nada sabe. 

Ele, através do perguntar, apenas atua na efetuação do parto das ideias, mas quem se 

legitima para dar à luz é o próprio indivíduo interpelado,  

 

[...] Não sou, portanto, absolutamente nada sábio, nem tenho nenhuma 

descoberta que venha de mim, nascida da minha alma; mas aqueles 

que convivem comigo, a princípio alguns parecem de todo incapazes 

de aprender, mas, com o avanço do convívio, todos aqueles a quem o 

deus permite, é espantoso o quanto produzem, como eles próprios e 

os outros acham; sendo claro que nunca aprenderam nada disto por 

mim, mas descobriram por si próprios e deram à luz muitas e belas 

coisas. No entanto, o deus e eu é que fomos a causa do parto [...] 

(Platão, 2010, p.202-203). 

  

Em referência ao posto do escultor, denota-se, inicialmente, que, se o encargo da 

parteira já requer um repertório vasto fundamentado em suas experiências, a sua 

atribuição deve necessitar tanto quanto ela. Explicitando a principal tarefa destinada ao 

escultor, salienta-se que ela repousa no exercício de “dar a forma”. Ou seja, é pelo seu 

trabalho que ele vai, de acordo com seu conhecimento, determinar as margens e os 

detalhes cabíveis, para, assim, buscar moldar a figura da maneira mais adequada. É 

importante destinar a atenção, em vista disso, para certos elementos observados no 

modo como o escultor trabalha. Sua intervenção deve ancorar-se na sensibilidade, para 

assim exercê-la de forma respeitosa, fato que o auxilia a não só observar a intensidade 

como também demarcar até onde é possível interferir. Com relação aos aspectos 

apresentados, tendo em vista a simbologia da filiação, menciona-se que 

  

o ponto interessante dessa metáfora reside no fato de que os trabalhos 

da parteira e do escultor são indispensáveis, não porque dão a luz ou 

a forma a algo que antes não existia, simplesmente lhe impondo de 

fora, autoritariamente, uma forma, mas, sim, porque ‘fazem nascer e 

brotar de dentro’, no confronto moldador com seu próprio trabalho, 

algo semipronto ou já com alguns contornos (alguma forma). Ou seja, 

como a parteira que não tem a missão de dar à luz a filhos, pois tal 

função era exercida na Grécia antiga por mulheres mais velhas, que já 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

eram estéreis e não podiam mais gerar filhos, Sócrates concebe seu 

papel de mestre-pedagogo não como o de dar luz a suas próprias ideias 

e impô-las aos demais, mas, sim, de levar os jovens, primeiro, a 

refletir sobre seus pensamentos habituais, isto é, sobre aquelas 

‘opiniões’ e preconceitos que os impediam de pensar por conta própria 

(Dalbosco, 2017, p. 52, grifo do autor). 

  

A respeito disso, nota-se que a simbolização que fora exposta guarda um 

profundo significado, sobretudo ao pensar na forma como o indivíduo possa vir a ser 

levado a ocupar-se consigo mesmo. Atentando-se a isso, convém demarcar que o fator 

principal na intervenção socrática, primeiramente, direciona aos jovens o pensar por 

conta própria. Através desse movimento, consequentemente, tal fato promove a 

autocriticidade, esta que passa a ser compreendida como o cultivo daquilo que vem a 

ser o “berço” das novas ideias que se originam através do contato com a própria 

interioridade e não por uma mera imposição externa. Com base nisso, salienta-se que 

tais fatores são de suma importância. No entanto, apenas por meio deles é que se atinge 

um elemento primordial, que repousa no desenvolvimento do exercício de voltar a si 

mesmo. Dessa forma, 

  

em síntese, vê-se na analogia com a parteira e o escultor um trabalho 

duplamente qualificado, de autocrítica em relação aos pensamentos 

habituais – que são aqueles preconceitos que travam ou bloqueiam o 

crescimento de nosso próprio conhecimento – e de sua elevação para 

um nível próprio de pensamento. No entanto, sem um voltar-se para 

si e sem o reconhecimento de sua própria ignorância, não há progresso 

ou evolução possível no conhecimento (Dalbosco, 2017, p. 52). 

  

Convém relacionar, acerca do exposto, que essa reflexão em torno da metáfora 

da filiação auxilia numa melhor reflexão quanto às outras duas que serão abordadas. Se 

a partir da parteira e do escultor têm-se a simbolização sobre o impulso e os cuidados 

estabelecidos pelo mestre, na metáfora do Sócrates como o moscardo apresenta-se outro 

elemento de importância, cuja significação está na “dor” que tal processo engloba. Um 

moscardo, detalhando um pouco da análise, é uma espécie de mosquito que, por sua 

picada, gera acentuada dor no indivíduo (Dalbosco, 2017, p. 53). Assim, tomando por 

base a analogia socrática, Sócrates, ao dar início ao exercício filosófico, causa dor no 

interpelado, o deixa inquieto e desacomodado. Tais fatores, em vista disso, contribuem 

para o despertar para a sensibilidade quanto a importância de rever as posições já 

consolidadas, elemento que o estimula a adentrar no exercício reflexivo, 

compreendendo, dessa forma, o valor filosófico que este contém.  

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

O sentido metafórico do Sócrates como o moscardo, do mesmo modo, auxilia 

não só a compreender a importância de que o mestre impulsione essa “dor”, como 

também ajuda a entender da melhor forma a própria missão socrática, tal qual ele mesmo 

expõe na resposta de uma das acusações que lhe são designadas,  

 

foi para isso, segundo penso, que o deus me ligou a esta cidade, para 

vos espertar e persuadir, razão de eu não cessar o dia inteiro de vos 

admoestar um por um, onde quer que vos encontre, e de insistir com 

todos. Não vos será fácil, senhores, encontrar alguém como eu. Por 

isso, se me aceitardes o conselho, haveis de poupar-me. É possível 

que vos impacienteis, como se dá com os dorminhocos, quando 

despertados com sacudidelas, convencidos como estais de que 

podereis continuar a dormir o resto da vida se obedecerdes a Ânito e 

me matardes, a menos que o deus se compadeça de vós outros e mande 

alguém em meu lugar (Platão, 2015, p.127). 

 

É notável que Sócrates não renunciará a seu lugar de mestre nem mesmo com o 

risco de morte. O seu discurso, para livrar-se da morte, poderia conter a promessa de 

não mais “importunar” aqueles que se sentem importunados. Mas, ao contrário disso, 

assume o risco e não abandona a sua táxis, isto é, o seu posto. Por trás disto, é perceptível 

sua corresponsabilidade formativa com o outro e com os espaços públicos constituídos 

pelos indivíduos. Relacionado aos elementos propiciados quanto à análise do moscardo, 

passamos a introduzir a última das metáforas, a do Sócrates como a arraia-elétrica que 

auxilia ainda mais na compreensão em relação ao âmbito formativo.  

Como menciona Dalbosco (2017, p. 53), a arraia-elétrica, peixe típico da costa 

marítima grega, paralisa sua vítima e a captura através do ato de fixar o seu olhar. A 

respeito dessa metáfora, destaca-se a forma pela qual Sócrates faz o outro adentrar num 

estado de perplexidade consigo mesmo. Assim como a arraia captura e paralisa a sua 

presa, Sócrates, da mesma forma, paralisa e provoca a perplexidade no outro. Suscita-

se, através dessa análise metafórica, um elemento que necessita destaque: a questão de 

que o ato de perplexizar-se, no diálogo socrático, marca um convite ao espanto, 

thaumadzein,  

 

a expressão filosófica grega empregada é Thaumadzein, ou seja, o 

espanto. Deixar-se espantar e deixar-se admirar pelas coisas, podendo, 

com isso, vê-las com outros olhos. Espantar-se significa, 

metaforicamente, romper com o olhar comum sobre o cotidiano e 

projetar-se para fora dele para poder vê-lo de outra perspectiva. Nesse 

sentido, Sócrates era a arraia-elétrica que pela palavra vivida deixava 

perplexos seus interlocutores, e pôde fazer isso porque ele próprio se 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

espantou ao ouvir a voz de seu demônio interior (Dalbosco, 2017, p. 

54, grifo do autor).  

 

Convém ressaltar, no entanto, que tal incitação ao espanto (thaumadzein) – este 

que, por sua vez, origina a perplexidade naquele que é interpelado – só se faz possível 

porque, antes de paralisar o outro, ele mesmo já havia se paralisado. Como dissemos 

anteriormente, Sócrates, enquanto mestre, é um sujeito experimentado, isto é, antes de 

causar a perplexidade, ele mesmo já estava perplexo, pois já tinha ciência de seu não 

saber e de sua própria ignorância, 

 

 “[...] se a tremelga também fica inteiriçada quando entorpece os 

outros, pareço-me com ela; caso contrário, não. Não é por me 

encontrar seguro de mim mesmo que provoco confusão no espírito 

dos outros; pelo contrário: é por ver-me na maior perplexidade que 

também deixo os outros confusos (Platão, 2020, p.71). 

 

A partir do desenvolvimento de cada uma das metáforas, com base no exposto, 

passa a ser denotado a significância para o processo de formação e condução da mestria 

que cada uma, a seu modo, apresenta. Ambas, além disso, possuem um objetivo que está 

em consonância entre elas, cuja consistência está justamente em promover naquele que 

está sendo interpelado a execução do exercício de voltar a si mesmo, elemento crucial 

àquele que visa ocupar-se de si mesmo. A partir da condução da mestria socrática, 

alicerçado nisso, têm-se a imagem do mestre que detalhadamente conserva e contempla 

tal objetivo. O filósofo confere tamanho grau de perplexidade em seu interlocutor que 

apenas por meio dele é que se torna possível refletir se de fato estava ocupando-se de si, 

e, se sim, se estava fazendo da forma correta. Uma vez que ocupar-se de si, 

verdadeiramente, é o contato e a execução do desenvolvimento de trabalhar a própria 

alma, negligenciando tudo aquilo que impede esta atenção, pois não se alicerça no 

alcance de coisas superficiais, é de grau muito mais elevado, como temos visto. 

Com base em tais aspectos, tendo sido feita essa explanação em torno das metáforas, 

observa-se um dos aspectos mais importantes da mestria socrática que repousa no 

convite ao ocupar-se. Uma incitação que não é exclusiva de alguns, mas é para todos os 

que aceitam verdadeiramente fazer esse processo, uma vez que a tarefa socrática o faz 

questionar e interpelar a qualquer um, quando se julgar necessário, 

  

como se dá, caro amigo, que, na qualidade de cidadão de Atenas, a 

maior e mais famosa cidade, por seu poder e sabedoria, não te 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

envergonhes de só te preocupares com dinheiro e de como ganhar o 

mais possível, e quanto à honra e à fama, à prudência e à verdade, e à 

maneira de aperfeiçoar a alma, disso não cuidas nem cogitas? E se 

algum de vós protestar e me disser que cuida, não o largarei de pronto 

nem me afastarei dele, mas o interrogarei, examinarei e arguirei a 

fundo. No caso, porém, de convencer-me de que é de carecente 

virtude, embora diga o contrário, repreendê-lo-ei por dar pouca 

importância ao que é de mais valor e ter em alta estima o que de nada 

vale. [...] Outra coisa não faço senão perambular pela cidade para vos 

persuadir a todos, moços e velhos, a não vos preocupardes com o 

corpo nem com riquezas, mas a pordes o maior empenho no 

aperfeiçoamento da alma, insistindo em que a virtude não é dada pelo 

dinheiro, mas o inverso (Platão, 2015, p.125). 

  

Vislumbra-se, à vista disso, que Sócrates destina tamanha profundidade acerca 

dessa arte de trabalhar a própria alma, que tal fato justifica a tamanha perplexidade que 

é acarretada no indivíduo quando se dá por conta da necessidade de abandonar tal lugar 

que ele próprio havia alçado. Nesse sentido, ele fica inquieto, é impulsionado a 

desencadear um movimento que propicia as condições para conhecer a si mesmo. Do 

mesmo modo, larga-se das lentes da ignorância autoimposta, se emergindo, dessa forma, 

a olhar e verificar a necessidade de vir a ocupar-se consigo mesmo. A partir do momento 

em que o sujeito adquire essa percepção, então ele poderá ir trabalhando em torno do 

aperfeiçoamento de si, pois à medida que ele reconhece que está estagnado e que por 

conta própria dificilmente sairá desse lugar, ele dá o passo mais importante do processo 

chamado “ocupar-se”, passando a confiar nas orientações do mestre. 

         Compreende-se, a partir disso, a razão pela qual se expõe a necessidade de bem 

ocupar-se consigo mesmo, antes de vir a ocupar-se com o outro, dada a complexidade 

que envolve tal processo. Apenas pelo repertório recheado pelas experiências refletidas, 

questionadas e suscitadoras de saberes, é que se pode desenvolver um exercício que 

possa vir a auxiliar o outro. Assim como o sentido propiciado em relação à parteira e ao 

escultor, o mestre que se destina a bem ocupar-se com o outro, além do repertório, 

precisa ter na bagagem elementos que suscitem a atenção de quem é interpelado, para 

assim aquele que se encontrar na condição de mestre poder dedicar-se exclusivamente 

às potencialidades de sua escultura. Além do auxílio no “despertar”, tomando o exemplo 

do moscardo e no trato de sua individualidade que lhe é correspondente, por 

conseguinte, deve alertá-lo que a execução da formação de si pode ser dolorosa e até 

mesmo descabida de prazeres. Sendo assim, é importante frisar, da mesma forma, que 

o mestre, a partir de suas experiências, deve auxiliar no direcionamento e não ser o 

elemento protagonista da condução, isto é, deve 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

  

[...] contribuir com o indivíduo para que este dirija o olhar para si 

mesmo enquanto o único objeto a que se deve querer incessantemente. 

Mas, vejamos, o mestre não é aquele que deve enxergar em lugar do 

discípulo, mas sim aquele que promove a condição para que o próprio 

discípulo olhe para si mesmo (Rossetto; Santos, 2022, p.10). 

  

Com base no exposto, a partir dessa relação acerca dos cuidados que devem ser 

atendidos no trabalho formativo, é necessário realçar que o mestre, através de sua 

experiência, deve levar em conta e considerar as particularidades do discípulo, pois só 

assim pode destinar-se ao bem orientar. Através da análise da figura socrática, dito isso, 

é possível não só ver quem pode exercer tal compromisso, como também se verifica 

alguém que conduz por excelência a função de mestre, doando-se inteiramente na 

execução dessa atribuição. Para tal propósito, nem o perigo da morte o faz abandoná-lo, 

pois, como o próprio Sócrates observa, “todo homem que escolheu um posto, por 

considerá-lo o mais honroso, ou que nele tenha sido colocado por seus superiores, aí 

terá de permanecer, segundo penso, na hora do perigo, sem pensar mais na morte ou no 

que quer que seja do que na desonra” (Platão, 2015, p. 121). Essa missão, ademais, é 

enfatizada ainda mais quando ele relata seu último pedido e que traduz da melhor forma 

como ele viu o desenvolvimento de sua mestria, modelada a partir do valor filosófico 

como uma forma de vida, 

  

e, contudo, só lhes peço uma coisa: quando meus filhos crescerem, 

senhores, castigai-os e importunai-os como eu vos importunei, sempre 

que os virdes mais preocupados com riquezas ou com seja o que for 

do que com a virtude; e no caso de imaginarem ser alguma coisa, não 

sendo, de fato, coisa alguma, repreendei-vos como vos repreendi, por 

não cuidarem do que devem e pensarem que têm algum valor, quando, 

realmente, nada valem. Se assim fizerdes, ter-me-eis tratado com 

justiça, a mim e a meus filhos (Platão, 2015, p. 153).  

  

É possível constatar, dessa forma, que a partir da análise figurativa em torno de 

Sócrates e da visão detalhada acerca do comando de sua mestria, o primeiro passo para 

aquele que visa alcançar o posto de mestre repousa em, antes de tudo, ter bem formado 

a si mesmo. Apenas, pois, através do bom cuidado em relação ao ocupar-se de si, faz-se 

possível adentrar na esfera que visa o auxílio para com o outro, já que, para poder 

instruir, o mestre deverá portar consigo determinada experiência para compartilhar e se 

atentar quanto as particularidades de seu discípulo. Assim, dando continuidade, como 

próximo movimento a ser traçado, faz-se de necessidade refletir sobre a importância do 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

papel socrático, tendo em vista tanto o filosofar exercido na cotidianidade quanto o 

desenvolvimento de sua atividade pedagógica, para a formação humana.   

 

 

DA REFLEXÃO SOBRE A FORMAÇÃO: O EXEMPLO DO MESTRE 

 

Como já fora pontuado, o último elemento do escrito nutre-se do objetivo de 

estabelecer uma análise reflexiva acerca da influência e da contribuição exercida por 

Sócrates para o âmbito da formação. Para atingir tal estruturação, retomamos a 

importância da atividade filosófica como uma forma de vida e do contato com o trabalho 

formativo refletido a partir das dimensões do ocupar-se, o qual fora exposto a partir da 

pedagogia das metáforas socráticas. 

O pensar sobre a formação, quando visto no linear histórico, percebemos que 

este foi tema de interesse desde a Grécia Antiga até a contemporaneidade. Convém 

denotar, no entanto, que tal forma de pensamento apresenta algumas variações em 

termos conceituais conforme os períodos históricos. Com relação a isso, mesmo que o 

objetivo não corresponda estritamente em aprofundar cada uma das visões, apresenta-

se uma breve explanação acerca de algumas das formas de compreender esse 

movimento. 

Retornando ao período grego clássico, o conceito de Paideia apresentava o 

cuidado em torno de uma educação integral que desenvolvesse um olhar ao ser humano 

em sua totalidade, sobretudo, a partir do próprio indivíduo ao indagar-se por quem ele 

era. Quanto à época romana clássica, a formação era conhecida por Humanitas, esta que 

viria a estar em contato com o desenvolvimento das capacidades do indivíduo. Já na 

modernidade tal variação passa a ser conhecida através do conceito alemão de Bildung. 

Destaca-se, contudo, que destinar o olhar para a influência socrática não significa 

apegar-se a determinada doutrina filosófica, uma vez que o embasamento formativo 

pode ser captado a partir de seu próprio exemplo, e, por isso, não é um problema que 

diz respeito a uma questão de embasamento conceitual. Sócrates ao tomar como objeto 

de atenção a incumbência do Oráculo, foge de esquemas teóricos e apresenta no âmbito 

prático como se conduz a arte de autoformar-se. Nisso, pontua-se o quão é importante a 

compreensão destinada à sua relação com a filosofia e o estabelecimento de uma forma 

de vida, já que, em parâmetro similar, filosofia e formação caminham lado a lado, uma 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

vez que nem uma e nem outra possuem uma data para acontecer e nem um momento 

para findar.  

A postura socrática, além disso, dá ênfase a um movimento que pode ser 

facilmente esquecido naquele que pretende formar-se, o qual atende a presença e 

importância do outro nesse processo. Assim como não é concebível pensar a formação 

sem um cultivo filosófico, também é de dificuldade pensá-la sem a presença de um 

mestre. Sócrates, diante disso, representa a imagem daquele que por excelência 

percebeu isso, conferindo, dessa forma, suma importância para a atividade dialógica, 

atribuindo a esse processo o esforço formativo para que seu discípulo entre em confronto 

consigo mesmo.  

Esse embate que é suscitado através do diálogo carrega em sua formulação uma 

intensa atividade formativa, já que, como fora exposto nas metáforas, a conversação 

além de moldar e fazer vir à tona, ela inquieta, incomoda e até mesmo espanta. Isso, 

como é notado a partir de Sócrates, só é de possibilidade, pois o bom mestre é aquele 

que sabe bem perguntar, já que é através da pergunta que um dos caminhos para 

formação dialógica se instaura. Menciona-se, com isso, o porquê das interrogações 

carregarem maior importância que as respostas, uma vez que a conversação sempre deve 

estar em aberto e nunca adquirir um caráter fechado por meio de respostas consolidadas, 

 

[...] o exemplo socrático do filosofar em praça pública mostra-nos que 

a fecundidade do diálogo não reside no seu caráter conclusivo, ou seja, 

não reside no fato de que necessariamente tenhamos de chegar a 

algum lugar; que deveremos encontrar uma solução definitiva para 

todos os nossos problemas, enfim, que possamos ter a última palavra 

[...] o diálogo socrático nos põe a pensar e mostra-nos que todo 

pensamento contém um risco, sobretudo porque nos revela as 

incertezas da vida, ao mesmo tempo em que nos despe de nossa 

segurança dogmática e nos joga diante de nossa mais completa 

indeterminação (Dalbosco, 2017, p. 56).   

 

Aquele que bem forma, do mesmo modo, além de trazer consigo o domínio do 

perguntar, deve também saber cultivar um intenso diálogo consigo mesmo, bem como 

conduzir o discípulo acerca dessa prática. Isto é, deve aprender a cultivar o que a filósofa 

Hannah Arendt denomina como “Dois-em-um”. Tal denominação, em suma, trata-se da 

execução de um duplo diálogo, o qual caracteriza, sobretudo, o diálogo que o indivíduo 

estabelece consigo mesmo, “eu tenho de me suportar, e em nenhum lugar este eu-

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

comigo-mesmo se revela mais claramente do que no pensamento puro, que é sempre um 

diálogo entre esse dois-em-um” (Arendt, 2022, p. 63). 

Tal fato demonstra que, mais do que nutrir um bom diálogo com seu interlocutor, 

deve também atentar para o ato de refletir e dialogar consigo mesmo. Destaca-se, aqui, 

a importância do sentido formativo originado pelo cultivo desse diálogo e o motivo pelo 

qual ele deve, desde cedo, ser orientado ao formando. Aquele que se espanta e se 

incomoda consigo mesmo, dota, com isso, um grande e talvez um dos melhores 

instrumentos para lidar de uma melhor forma com suas inquietações bem como possui 

um elemento de auxílio para lidar com a “dor” instaurada pelo trabalho formativo.  

O indivíduo, nesse sentido, passa a refletir sobre a própria vida, mas, 

principalmente, passa a adentrar na esfera do conhecer-se, uma vez que não há 

possibilidade do exercício sobre si, se este não tem por objetivo, ao menos se 

autoconhecer. Ele, com isso, é convidado a mudar a forma de viver, ou, melhor dizendo, 

como define Foucault, a tornar-se o que nunca foi (Doro; Rossetto, 2023). Fato que 

expõe outro elemento de importância, pois de nada adianta ficar espantado e inquieto se 

isso não promover uma mudança de vida. Esse elemento frisa uma vez mais o motivo 

pelo qual a formação não pode separar-se da filosofia, já que é por ela que se abre o 

convite à reflexão, elemento crucial ao se vislumbrar uma “conversão” diante do modo 

de vida, 

  

desde Platão – especialmente no diálogo Alcibíades -, mas 

impreterivelmente no período de renascimento da cultura clássica do 

helenismo com os cínicos, os epicuristas e, de modo mais definitivo, 

com a última geração dos estoicos, a filosofia assume uma arte de 

viver. A isso se liga, precisamente, a reivindicação de nos corrigirmos, 

de nos reconfigurarmos, de nos autodirigirmos a ponto de podermos 

ser o que nunca fomos (Doro; Rossetto, 2023, grifo do autor). 

 

Cabe destacar, todavia, que se requer todo um cuidado com esse processo em 

torno do estabelecimento de um diálogo pensante consigo mesmo, para que este não 

venha a se constituir em um fechamento em si. Sócrates, ao promover tal prática, não 

só visa um meio para que seu interlocutor passe a viver de uma melhor forma, mas que, 

da mesma forma, tal atitude formativa passe a refletir para o bem da própria 

comunidade, “ao incitar a todos e a cada um a pensar sobre si mesmo, Sócrates convida, 

provoca, aguça que cada indivíduo, em razão deste diálogo interno que faz o si mesmo 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

pensar sobre si, conviva melhor consigo mesmo e, por decorrência imediata, com os 

demais” (Rossetto, 2020, p. 43).  

 Evidencia-se, através disso, que a formação não abrange apenas um 

modelo singular, mas, sobretudo, uma esfera comunitária, que abarca um dos sentidos 

mais belos da atitude formativa. O ato de formar a si mesmo e de formar o outro, desse 

modo, não carrega consigo uma exemplificação individualista e egoísta de quem a 

pratica, mas, pelo contrário, é entendida como fator crucial para o bom andamento da 

vida em comunidade. Sócrates já buscava demonstrar isso a partir de sua presença na 

pólis, no entanto, lamentavelmente, nem todos tinham essa percepção, a qual, com isso, 

acabara tendo que arcar com a própria vida. 

 As lições apresentadas no espaço público, ademais, quiçá, ainda hoje 

poderiam ser condenadas. É de extrema dificuldade pensar-se em formação, sem 

cultivar uma intensa reflexão, desestimulada de modo recorrente na contemporaneidade. 

Os problemas que Sócrates vivia e buscava combater em sua época apresentam-se de 

modo associado, sobretudo, a muitas das questões que a sociedade enfrenta hoje, como 

as referente ao bem social e o bom governo político. Não à toa que os textos clássicos 

recorrentemente são consultados no anseio de se buscar repostas diante da discussão 

dessas mesmas questões.  

Tais elementos, dito isso, apenas pontuam o quanto o aspecto formativo carece 

não só de práticas, mas, essencialmente, de discussões, ainda mais ao se viver num 

tempo no qual tirar um tempo para refletir é banalizado e pontuado como sinônimo de 

perda de tempo. Sem o cultivo de tal valor reflexivo, contudo, “o tornamo-nos o que 

nunca fomos” apresentado através da visão foucaultiana, jamais será possível, pois, 

sequer o “espanto” o ser humano irá conhecer e, sem tal impulso para o voltar-se a si 

mesmo, uma mudança na forma de viver não poderá ser alçada. 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Através do movimento traçado, o primeiro aspecto que deve ser salientado 

repousa na importância que o valor filosófico acarreta a formação, como fora possível 

notar a partir do modo de vida socrático. Esse fator se sustenta, em nossa trajetória 

reflexiva, pois é justamente pelo contato com a filosofia que se adentra no processo 

formativo. Isso se deve, inicialmente, pelo questionar, pois é ele que incomoda e que 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

desestabiliza, fazendo com que se possa ter a consciência da própria ignorância. Em 

virtude desse primeiro elemento, se torna possível adentrar num segundo fator que 

consiste no convite ao diálogo, elemento que é um caminho possível, uma vez que ter a 

ciência do próprio não-saber exige que um outro, o mestre, incite esse questionamento 

sobre si mesmo.  

 A partir dessa filosofia, que nasce de um certo modo de viver, evidencia-se a 

importância que o humano deve atribuir em torno das dimensões do ocupar-se, 

especialmente, no bem ocupar-se de si mesmo, pressuposto para a ocupação com o 

outro. Como fora possível ver a partir do exemplo das metáforas socráticas, Sócrates 

bem ocupou-se com os outros, porque, antes de tudo, bem ocupou-se consigo mesmo. 

Pela ciência de sua missão e pela consciência de sua própria ignorância, o filósofo pôde 

estabelecer uma arte de formar que auxiliava o discípulo a desenvolver um olhar 

reflexivo sobre sua própria formação. Tal processo, no entanto, como fora notado, não 

é de facilidade, é árduo e de extrema dificuldade, uma vez que o trabalho em torno da 

formação implica no confrontamento em relação a si mesmo, muitas vezes resultando 

em um movimento desconstrutivo, para assim tornar-se possível uma reconstrução. 

Tendo em vista esse cuidado em relação à boa formação de si, apenas pelo bom 

desenvolvimento desse primeiro aspecto é que se torna possível contemplar um 

segundo, que é a tarefa de ocupar-se, a partir de suas experiências, com o outro. 

Ressalta-se, no entanto, que o desenvolvimento da ocupação de si corresponde a toda 

existência do indivíduo, e, por isso, deve ser trabalhado recorrentemente, mesmo ao 

desenvolver ao papel como mestre, pois também nele pode se visualizar um ambiente 

para formar-se a si mesmo. 

  Posto isso, verifica-se que o desenvolvimento que circunda essa ocupação, 

consequentemente, concilia-se com a visão de Sócrates ao fazer da filosofia uma forma 

de vida. Tais elementos são de suma relevância, pois, a partir do cuidado em torno deles, 

verifica-se a profundidade da ligação que Sócrates estabelece com a esfera formativa. 

Ao formar-se a si mesmo e ao ocupar-se com o outro, a arte de formar socrática implica 

também na boa formação do espaço público. 

 Nesse sentido, procuramos atualizar o olhar para a contemporaneidade e ao 

compará-lo com o contexto no qual Sócrates exercia sua missão, notam-se problemas 

que em sua profundidade apresentam condições de semelhança. Constata-se, em ambos 

os contextos, a necessidade que o humano deve destinar para a sua formação, o que 

evidencia, da mesma forma, a exigência que atribui em torno da formação de mestres, 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

para que, assim, também eles possam “incomodar” e participar na formação de mais 

indivíduos. Apesar de nem todos aceitarem esse movimento, como se vê pelos próprios 

gregos que acusaram e condenaram Sócrates, haverá, por outro lado, muitos que se 

deixarão sob os cuidados da “parteira”, adentrando assim na esfera formativa, esta que 

não só conduzirá a uma melhor forma de viver, como, sobretudo, será uma importante 

companheira para toda a vida. 

 

REFERÊNCIAS  

 

ARENDT, Hannah. A Dignidade da política: ensaios e conferências. 3. ed. 

Organizador Antônio Abranches; tradução Helena Martins e outros. Rio de Janeiro: 

Relume-Dumará, 2002. 

 

ARENDT, Hannah. A promessa da política. 8. ed. Organização e Introdução de 

Jerome Kohn; Tradução de Pedro Jorgensen Jr. Rio de Janeiro: DIFEL, 2022. 

 

DALBOSCO, Claudio Almir. O mestre na praça: sentido pedagógico das metáforas 

socráticas. Revista Espaço Pedagógico, v. 16, n. 1, p. 50-57, 17 out. 2017. Disponível 

em: http://seer.upf.br/index.php/rep/article/view/7450. Acesso em: 24 jul. 2023. 

 

DORO, Marcelo José; ROSSETTO, Miguel da Silva. “Tornarmo-nos o que nunca 

fomos”: a versão pós humanista de Foucault para o mote tradicional da formação 

humana. 2023 (No prelo). 

 

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do Sujeito: curso dado no Collège de France 

(1981-1982). 3. Ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2010. 

 

HADOT, Pierre. O que é a filosofia antiga. 6. ed. São Paulo: Edições Loyola, 1999. 

 

PLATÃO. Apologia de Sócrates. 3. Ed. Ver. E bilíngue. Tradução de Carlos Alberto 

Nunes. Belém: ed. UFPA, 2015. 

 

PLATÃO. Mênon – Eutidemo. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém: Ed. 

UFPA, 2020. 

 

PLATÃO. Teeteto. 3ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2010. 

 

ROSSETTO, Miguel da Silva. A formação do si mesmo e a maestria socrática: um 

excurso com Hannah Arendt. In: NETZEL, Odair. (Org.). Autogoverno e formação 

humana em tempos sombrios: aspectos éticos e políticos. Chapecó, Ed. UFFS, 2020. 

p. 37- 57. 

 

ROSSETTO, Miguel da Silva; SANTOS, Francisco Santos. Psicanálise, Inquietude de 

si e Formação Humana: uma reflexão sobre o tempo e a transitoriedade. Pro-Posições, 

Campinas-SP, v. 33, p. 1-22, 2022. e-ISSN 1980-6248. Disponível em: 

https://doi.org/10.1590/1980-6248-2020-0104. Acesso em: 14 ago. 2023. 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes
http://seer.upf.br/index.php/rep/article/view/7450
https://doi.org/10.1590/1980-6248-2020-0104


Volume 25, N°01, Jan. 2025, ISSN 1984-3879  

 

 

Caicó RN, v. 25, n. 01, Jan, 2025  
www.periodicos.ufrn.br/saberes 
@saberes.deduc 

 

Submetido em: 06/08/2024 

Aceito em: 25/12/2024    

 

 

http://www.periodicos.ufrn.br/saberes

