
1

65

Esta obra está licenciada sob uma licença Creative Commons Attribution-
NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

QUEM É QUE PODE COZINHAR? 
COMENSALIDADE E AS NOÇÕES  
DE PARENTESCO DENTRO  
DA COZINHA SAGRADA E PROFANA,  
SERRA DA BARRIGA – AL 

WHO CAN COOK? COMMENSALITY AND THE 
NOTIONS OF KINSHIP WITHIN THE SACRED AND 
THE PROFANE CUISINE, SERRA DA BARRIGA - AL

Isabela Maria Pereira Barbosa1

1Centro Universitário Maurício de Nassau, Maceió, Alagoas, Brasil 

RESUMO

Este estudo apresenta uma análise sobre as noções de parentesco que permeiam a 
cozinha sagrada, tanto em seu contexto religioso quanto em sua transposição para 
um espaço de produção e comercialização de comida. A pesquisa tem como foco 
a ialorixá Neide Oyá D’Oxum, uma figura central na tradição religiosa de matriz 
africana em Alagoas, e busca compreender como as relações de parentalidade 
se manifestam tanto entre os membros da comunidade do terreiro quanto entre 
os envolvidos na cozinha profana do Restaurante Baobá, localizado na Serra da 
Barriga. O estudo propõe investigar as conexões entre comensalidade e religião, 
considerando os laços consanguíneos e espirituais, e como esses vínculos são 
mantidos, transformados ou ressignificados no contexto de um restaurante 
voltado ao turismo e à gastronomia cultural. O Restaurante Baobá, como campo 
de pesquisa, serve de exemplo de como as práticas alimentares religiosas podem 
ser adaptadas e comercializadas, ao mesmo tempo em que preservam os valores 
espirituais e culturais das comunidades de terreiro. Nesse espaço, a cozinha se 
torna um ponto de convergência entre o sagrado e o profano, onde os alimentos 
servidos não apenas nutrem, mas também carregam significados simbólicos e 
religiosos. O estudo explora, assim, como a cozinha do Baobá, sob a liderança de 
Neide Oyá D’Oxum, mantém e reforça a importância das relações de parentesco 
de santo, estabelecendo uma rede de confiança e pertencimento entre aqueles 
que trabalham ali, seja pela afinidade religiosa, seja pelo vínculo espiritual que 
os une à tradição. Em última instância, a pesquisa busca compreender como 
esses laços de parentalidade, tanto consanguíneos quanto espirituais, formam 
um tecido social e cultural que assegura a continuidade das práticas religiosas e 
a preservação da identidade cultural por meio da alimentação.

Palavras-chave: parentesco, quilombo dos palmares, Neide Oyá de Oxum

ABSTRACT

This study presents an analysis of the notions of kinship that permeate sacred 
cuisine, both in its religious context and in its transition to a space for food 
production and commercialization. Focusing on Ialorixá Neide Oyá D’Oxum, 
a central figure in the African matrix religious tradition in Alagoas, the research 
aims to understand how parental relationships manifest among the members 



2

65

DOI 10.21680/2238-6009.2025v1n65ID30033	 Vivência, Natal v. 1, n. 65, e30033, 2025

of the terreiro community and within the culinary environment of Restaurante 
Baobá, located in Serra da Barriga. The study investigates the connections between 
commensality and religion, considering both blood and spiritual ties, and how 
these bonds are maintained, transformed, or redefined within a restaurant aimed 
at tourism and cultural gastronomy. Restaurante Baobá serves as a research field 
showcasing how religious food practices can be adapted and commercialized while 
preserving the spiritual and cultural values of terreiro communities. Within this 
setting, cooking emerges as a convergence point between the sacred and profane, 
where served dishes not only nourish but also embody symbolic and religious 
meanings. The study explores how Baobá’s kitchen, under Neide Oyá D’Oxum’s 
leadership, reinforces the significance of saintly kinship relationships, establishing 
a network of trust and belonging among its workers, linked by either religious 
affinity or spiritual ties to tradition. Ultimately, the research seeks to understand 
how these kinship ties, both blood and spiritual, form a social and cultural fabric 
that ensures the continuity of religious practices and the preservation of cultural 
identity through food.

Keywords: kinship, quilombo dos palmares, Neide Oyá D’Oxum. 

INTRODUÇÃO

No território da Serra da Barriga, AL, que abriga a comunidade da 
Serra da Barriga, a comunidade quilombola de Muquém e, aos arredores, 
o Restaurante Baobá, existe uma organização familiar e social, em 
alguns casos, voltada para a figura da mulher, desde os seus registros 
historiográficos, que têm a imagem de Zumbi como salvador, mas também 
a presença fundamental de Aqualtune, Acotirene e Dandara, lideranças 
femininas do Quilombo dos Palmares. 

Essas figuras femininas são enaltecidas pela memória local, mas 
não específica, da comunidade quilombola de Muquém. Isso porque há 
um discurso focado na imagem de Zumbi, projetado pelo Movimento 
Negro do Estado, bem como pelo discurso turístico da região. No entanto, 
ante a memória local, há uma comunidade organizada por mulheres, e 
o restaurante Baobá, que também é chefiado por uma mulher, a figura 
de Mãe Neide. 

Enaltecer a presença feminina nas problematizações deste certame 
se relaciona à compreensão das noções de parentesco e seus laços 
consanguíneos e de religião, à formação das famílias de santo, à organização 
do restaurante e de ações da comunidade quilombola de Muquém, que 
caminham sob presença e deliberações femininas.

Desse modo, será possível a compreensão a seguir, somente pelo 
desenvolvimento de fundamentação teórica já discutidas pela Antropologia, 
em que as relações de parentesco e construção familiar superam os 
discursos fundamentalistas, bem como as noções engessadas socialmente 
de relação parental apenas por intermédio biológico. Para a realização 
da escrita, serão utilizados autores como Janet Carsten (2014) e suas 
discussões sobre a matéria do parentesco; Clara Flaksman (2018) e os 
apontamentos sobre parentesco de santo e o questionamento sobre famílias 



3

65

DOI 10.21680/2238-6009.2025v1n65ID30033	 Vivência, Natal v. 1, n. 65, e30033, 2025

consanguíneas; Marc Augé (1975) sobre os domínios de parentesco; 
David Schneider (2016) e Marshall Sahlins (2011) e suas provocações 
sobre noções de parentesco e o caráter relacional dos indivíduos, aqui 
compreendidos pela figura da mulher. 

O parentesco, dentro do campo antropológico, ocupou lugar de 
destaque em diversas teorias que buscavam refletir como os arranjos 
familiares eram organizados. Para os integrantes do evolucionismo 
social, o parentesco poderia ofertar a compreensão sobre a evolução das 
sociedades, baseando-se na ideia de classificação, sendo que as sociedades 
primitivas se pautavam no parentesco de cunho classificatório, ou seja, era 
por meio do parentesco que os indivíduos se organizavam e estruturavam 
as suas posições sociais. Desse modo, o parentesco nas sociedades ditas 
“selvagens” compunha a base para a sua organização. 

Outra corrente antropológica que sistematizou os estudos sobre 
o parentesco foi o estruturalismo, tendo na figura de Lévi-Strauss seu 
expoente mais importante. Para Lévi-Strauss, o parentesco poderia ser 
compreendido como uma teoria da aliança. Nesse caso, o parentesco assume 
novas conotações para além do que foi empregado pelos evolucionistas, 
podendo ser compreendido com base na reciprocidade. Sendo assim, o 
parentesco não está ligado apenas à consanguinidade.

Dentre as variadas formas de parentesco, a que se percebe no contexto 
pesquisado é a ideia de que existem outros tipos de parentalidade para 
além do mediado pela consanguinidade. O parentesco no contexto dos 
terreiros de candomblé e como é baseado para além de um parentesco 
firmado no sangue biológico (FLAKSMAN, 2018) é o que permite outras 
maneiras de conceber tal categoria, enxergando que não é apenas biológico, 
mediado pelo sangue, mas composto por um conjunto de relações e rituais. 

A distinção elencada entre o “parentesco de sangue” (como o próprio 
nome diz, é surgido no núcleo familiar/biológico) e o “parentesco social” 
(construído através das relações sociais) enfatiza a processualidade que o 
primeiro termo carrega consigo; nessa perspectiva, o sangue passa a ser 
compreendido como construção cultural. 

Durante muito tempo, a antropologia lidou com o parentesco como 
algo que seria apenas biológico/natural; no entanto, na contemporaneidade 
enfatiza-se a importância de tratar essas questões como uma construção 
cultural, que leva em consideração as redes sociais que unem os indivíduos. 

Retomando os escritos de Sahlins (2011), Flaksman (2018) aborda 
que o parentesco deve ser compreendido por meio da mutualidade do 
ser, ou seja, o que está no centro do debate seria compreender o caráter 
social imbuído nas relações de parentesco. Sahlins (2011) nos oferta uma 
compreensão pela qual o parentesco pode ser apreendido através de duas 
perspectivas: na primeira, pensa-se o parentesco sob a prerrogativa do 
sangue (biogenética); na segunda, as relações são mediadas pelas alianças 
que podem ser simbolizadas com o casamento (afinidade). 



4

65

DOI 10.21680/2238-6009.2025v1n65ID30033	 Vivência, Natal v. 1, n. 65, e30033, 2025

Estudos como os de Janet Carsten (2014) e sua análise sobre os 
percalços entre biologia e sociedade/culturas são importantes para 
compreender as problematizações aqui apresentadas, quando a autora 
destaca o que foi chamado por Sahlins (2011) de “mutualidade do ser”, visto 
que a parentalidade é intrínseca, no compartilhamento de vivências entre 
essas, tornando-se uma experiência coletiva – é o ser que se multiplica, 
que não é mais uno, pois alegrias, dores e rotina vivida são compartilhadas 
por intermédio do vínculo parental. 

O que denominamos parentesco de fato, segundo Sahlins (2011), 
aponta para um tipo de conexão que se diferencia entre determinadas 
relações. Em outro contexto afirmado por ele, das relações biológicas 
de descendência, ou o caráter relacional, expressado inicialmente por 
Roger Bastide, de acordo com Sahlins (2011), estão relacionadas à pessoa 
africana e que essa pessoa africana não é compreendida apenas pelas 
suas entidades e pelas relações estabelecidas entre elas, mas é também 
analisada por suas histórias e memórias. 

Nos estudos de Schneider (2016), o sangue assume o papel de 
construir uma identidade, ligando o indivíduo através de “traços” 
que lhes assemelham a alguma pessoa considerada da sua família. 
Por outro lado, rompendo com as estruturas biológicas, tem-se o que 
Schneider chama de “escolhas”, ou seja, os indivíduos, através de um 
padrão de conduta, escolhem quais pessoas podem ser consideradas 
como pertencentes a sua família. Essa maneira de compreender 
o parentesco para além do determinismo biológico é empregado 
para analisar o parentesco norte-americano, em que outros sujeitos 
“performatizam” as relações de parentesco baseando-se em laços de 
afetividade, solidariedade etc. 

No contexto dos terreiros, essa dinâmica de relações também pode 
ser claramente evidenciada. Este artigo busca explorar as relações de 
parentesco dentro do terreiro, com foco especial na figura da yalorixá 
e chef de cozinha Neide Oyá D’Oxum. O objetivo é compreender as 
interações pessoais e as permissões que permeiam o cotidiano do 
terreiro, bem como o funcionamento da cozinha, que desempenha 
um papel sagrado, mas também se desvia para o terreno profano no 
caso do seu restaurante, o Baobá. Localizado na Serra da Barriga, em 
Alagoas, o Baobá não apenas serve como um espaço de gastronomia, 
mas também como um ponto de encontro entre o sagrado e o cotidiano, 
refletindo as práticas, valores e saberes do terreiro em um contexto 
mais amplo. Assim, o artigo pretende debater sobre a interconexão 
entre essas duas esferas, mostrando como a cozinha, além de seu 
caráter ritual, se estabelece também como uma forma de expressão 
cultural e social dentro da comunidade e além dela.



5

65

DOI 10.21680/2238-6009.2025v1n65ID30033	 Vivência, Natal v. 1, n. 65, e30033, 2025

PARENTESCO E PERMISSÕES NO RESTAURANTE 
BAOBÁ, DE MÃE NEIDE OYÁ D’OXUM

Para compreender o espaço pesquisado, ‘é necessário situar sobre 
o que estamos falando. Neste caso, o Restaurante Baobá está situado 
na Serra da Barriga, em União dos Palmares, Alagoas, um lugar de 
importância histórica e cultural. Localizado nas proximidades do Parque 
Memorial Quilombo dos Palmares, a região é um marco da resistência 
afro-indígena, celebrando a memória dos negros e indígenas que lutaram 
pela liberdade e pela preservação de suas culturas. Este território não 
só carrega a história do Quilombo dos Palmares, mas também se 
mantém vivo por meio da cultura, das tradições e da memória de seus 
remanescentes. A Serra da Barriga, portanto, é um local de encontro 
e reflexão, onde o passado e o presente se conectam, permitindo um 
forte elo com as raízes afro-brasileiras.

Mãe Neide Oyá D’Oxum é a fundadora e responsável pelo Restaurante 
Baobá e é uma ialorixá Patrimônio Vivo do Estado de Alagoas, líder 
espiritual na Umbanda, no Grupo União Espírita Santa Bárbara - GUESB. 
Como mãe de santo, ela exerce um papel central na comunidade religiosa, 
sendo uma importante guardiã dos saberes e práticas espirituais da 
Umbanda. Sua vivência religiosa é ligada à preservação das tradições afro-
brasileiras e à transmissão dos ensinamentos espirituais, especialmente 
através das práticas de cura, mediunidade e da culinária sagrada. Mãe 
Neide Oyá D’Oxum, além de ser uma líder espiritual, é também Chef de 
cozinha, com formação superior em Gastronomia, que utiliza a comida 
como uma forma de conexão entre o sagrado e o profano, dito este nas 
relações cotidianas, fora do ambiente sagrado do terreiro. Sua culinária 
tem raízes na tradição afro-brasileira, afro-religiosa e afro-indígena, sendo 
um dos veículos de fortalecimento da identidade cultural e religiosa não 
só do terreiro, mas da cultura alagoana. 

No Baobá, Mãe Neide Oyá D’Oxum não só compartilha os saberes 
culinários afro-brasileiros, mas também os utiliza como uma extensão 
de sua prática religiosa. A cozinha do restaurante, assim como o terreiro, 
é um espaço sagrado, onde os ingredientes são escolhidos com o mesmo 
cuidado e respeito dedicados aos elementos espirituais durante os rituais. 
A comida servida no Baobá vai além do alimento físico, nutrindo também 
o espírito, criando um ambiente de comensalidade e pertencimento. A 
função de cozinhar no restaurante, assim como no terreiro, é regida por 
permissões espirituais que estão relacionadas à posição hierárquica de 
cada membro na Umbanda. As relações de parentalidade religiosa, aqui, 
não são determinadas pelo sangue, mas pela filiação aos orixás e pelas 
responsabilidades dentro do culto. 



6

65

DOI 10.21680/2238-6009.2025v1n65ID30033	 Vivência, Natal v. 1, n. 65, e30033, 2025

No terreiro de Mãe Neide Oyá D’Oxum, as relações de parentesco 
transcendem as noções tradicionais de consanguinidade e são 
principalmente configuradas pelo vínculo espiritual e religioso. Nesse 
espaço sagrado, a relação de filiação não é definida pelo sangue biológico, 
mas pela hierarquia de santos, rituais e pela adesão às normas espirituais e 
sociais da religião. A filiação religiosa, portanto, é central, sendo construída 
por meio da ligação direta com a ancestralidade e a tradição, mediada pela 
presença dos orixás. As figuras de ialorixás, babalorixás, mães menores, 
ekedis e outras categorias hierárquicas ocupam papéis fundamentais na 
formação dessa rede de parentesco, em que cada um tem responsabilidades 
e funções que vão além dos laços familiares de sangue.

Dentro desse contexto, as relações no terreiro de Mãe Neide Oyá 
D’Oxum são marcadas por uma hierarquia espiritual e uma ética 
de cuidado e respeito mútuo. A posição de cada indivíduo dentro 
dessa rede religiosa é determinada pela sua ligação com os orixás e 
pelo cumprimento das obrigações espirituais e rituais, ao invés de 
qualquer conexão biológica. Assim, as “famílias” dentro do terreiro são 
compostas por irmãos e irmãs de santo, que podem ou não ter algum 
laço sanguíneo, mas que compartilham um compromisso comum com 
a prática religiosa e a preservação da tradição. A estrutura hierárquica 
do terreiro é uma forma de organização que reflete e sustenta esses laços 
espirituais, reforçando a ideia de que nas religiões de matriz africana, 
o vínculo com os orixás e o respeito à ancestralidade são os principais 
elementos que conectam as pessoas.

O mesmo princípio se aplica à cozinha do Restaurante Baobá, situado 
na Serra da Barriga, em Alagoas, que também é permeada por essa lógica 
de parentesco religioso. O espaço de trabalho no Baobá é organizado de 
maneira a refletir a mesma hierarquia espiritual observada no terreiro. 
Na cozinha, as relações não se baseiam apenas no saber culinário, mas 
também no compromisso com os princípios sagrados da religião. A equipe 
de trabalho, composta por pessoas que, muitas vezes, são “filhos” ou 
“filhas” de santo, compartilha uma convivência pautada pela confiança, 
pelo respeito e pela troca de saberes e práticas espirituais. Dessa forma, 
a cozinha do Baobá, como parte do terreiro, se torna um lugar entre o 
sagrado e as relações cotidianas de demandas de uma cozinha profissional, 
onde as dinâmicas espirituais e as relações de parentesco se mesclam para 
criar um lugar de pertencimento e continuidade das tradições.

Nas religiões de matriz africana as relações de parentesco 
são alicerçadas na consanguinidade, em um contexto em 
que a família de santo está ligada à família natural/biológica. 
Isso, contudo, veio a ser modificado a partir do momento 
em que os africanos escravizados vieram ao Brasil, sendo 
forçados a se separarem dos seus núcleos familiares de 
origem. Os escravizados reconstruíram, simbolicamente, 
as suas relações de parentesco, baseadas, sobretudo, na 
solidariedade (FLAKSMAN, 2018). 



7

65

DOI 10.21680/2238-6009.2025v1n65ID30033	 Vivência, Natal v. 1, n. 65, e30033, 2025

Através dos terreiros de candomblé, os negros reconstruíram suas 
famílias, que não era de sangue, mas de santo, como podemos ver, “os 
negros escravizados, criavam uma nova família através do candomblé” 
(FLAKSMAN, 2018). Se antes acreditava-se que as relações de parentesco 
eram mediadas pelo sangue, hoje podemos perceber que essas relações 
estão para além desse quesito.

Esse novo modelo organizacional era baseado em uma “família 
simbólica”. Isso implicaria dizer que os arranjos familiares foram 
modificados, ou seja, existiriam novas mães de santo, novos irmãos 
de santo etc. Na cultura ocidental existe um esforço em identificar os 
elementos que tornam uma pessoa um “parente”, geralmente tal definição 
está acoplada à questão do sangue enquanto elemento identificador. 

No entanto, outros mecanismos são usados para redefinir as redes 
de parentesco em nossa sociedade. No caso dos terreiros de candomblé, 
as noções de parentesco levam em consideração a natureza propriamente 
espiritual das relações. Se por algum tempo, nos terreiros africanos, 
predominava a consanguinidade, no contexto brasileiro essas relações 
extrapolam os limites impostos pelo sangue. 

Dessa forma, as pessoas se completam por suas redes de relações, que 
são construídas ao longo da vida. Isso não exclui o papel da consanguinidade 
no terreiro, nem de possíveis privilégios que a relação de consanguinidade 
pode proporcionar, mas expõe outras maneiras de compreender as 
relações de parentescos, que são modificadas conforme os contextos em 
que estão inseridas. 

No contexto social, as relações políticas e a manifestação da linguagem 
(AUGÉ, 1975) e a ideia de laços consanguíneos que são vistos, ainda, como 
uma categoria de diferenciação e demarcação importante, assumem uma 
função ordenada no Restaurante Baobá. Esse também é um mecanismo 
de comercialização da memória quilombola, quando, dentro da cozinha, 
existe uma segunda pessoa responsável pela comida, depois da Mãe Neide, 
que tem uma função importante dentro do terreiro. 

A linguagem de parentesco, o conceito de filiação unilinear e o 
discurso da necessidade de duas pessoas (homem e mulher), o domínio 
sobre os corpos, a filiação patrilinear (agnática), a filiação matrilinear 
(uterina) e a relação de filiação por aliança, bastante compreendida por 
Lévi-Strauss na criação e princípio social que orienta o parentesco, onde 
tal aliança vai se fazer por várias formas, devem ser compreendidas não 
somente dentro da relação matrimonial. 

Dessa forma, os estudos sobre organização social e parentesco desde 
as sociedades tribais aos dias atuais, em caráter político, cultural e religioso, 
são norteadores para o entendimento das relações de parentesco, hierarquia 
e permissões inseridos nesta pesquisa. Há a necessidade de destacar que os 
laços consanguíneos se alinham aos laços religiosos, e que a rede familiar se 
constitui para além do ato biológico, que por muito foi instituído como o único 
possível em determinadas sociedades e através da compreensão do estado. 



8

65

DOI 10.21680/2238-6009.2025v1n65ID30033	 Vivência, Natal v. 1, n. 65, e30033, 2025

A COMENSALIDADE 

A comensalidade é, no campo antropológico, um elemento de afirmação 
da identidade cultural de um determinado povo, pois ontologicamente 
existiam estudos voltados ao campo da alimentação e comida já citados 
por Lévi-Strauss (2005) e Gilberto Freyre (1996), além da perspectiva da 
natureza e cultura na alimentação, proposta por Mary Douglas (1966) e 
Marshall Sahlins (2003). 

Para teorizar o contexto, no capítulo “A impureza secular”, de Mary 
Douglas (1966), há uma observação sobre a alimentação como foco de 
entendimento para as impurezas e proibições religiosas em torno do ato 
de se alimentar – aqui, aplicadas para compreender a alimentação profana, 
com rigor religioso em seu respeito alimentar, mas sem a presença dos 
preceitos religiosos, o que caracteriza como uma comida sem fundamento 
espiritual, ou seja, profanizada. 

A comensalidade na contemporaneidade, quando está associada à 
comida de santo, é referenciada a circunstâncias de maior rigor (LODY, 
2012): os quitutes dos deuses, permissões ao entrar na cozinha, bem como a 
identidade e o conceito de comer dentro da religião, para além da percepção 
da produção da comida, e o ajeum. O restaurante que propagandeia essa 
cultura não deve reduzir-se a inventários e nem construções individuais. 
Isso porque, ao tratar da comensalidade, existe uma representação da 
identidade relacionada a um processo de reinvenção de memória e história 
por quem a produz, mesmo que seja rigoroso em sentido tradicional. Sendo 
assim, essas cozinhas, entendidas como cozinhas étnicas, remontam-se, 
inevitavelmente, ao tempo em que se tornam únicas. 

Na cozinha do restaurante Baobá, um reflexo da cozinha do terreiro, a 
tradição é reinterpretada com um novo propósito: voltada para as práticas 
turísticas da Serra da Barriga, oferecendo alimentos votivos profanizados, 
ou seja, sem a reverência religiosa direcionada no terreiro. As cozinhas, com 
suas múltiplas funções e significados, formam um espaço onde o preparo 
da comida, as construções culturais e a ressignificação social se entrelaçam, 
criando um universo singular. Nesse contexto, a cozinha do restaurante se 
torna um espaço onde o consumo e o discurso simbólico se manifestam, 
oferecendo aos visitantes uma experiência imersiva na cultura alimentar 
afrorreligiosa, sob uma perspectiva profana e acessível ao turismo. 

Além disso, a transição da cozinha sagrada para o espaço do restaurante 
possibilita uma democratização do acesso a tradições culinárias que, de outra 
forma, poderiam permanecer restritas aos membros da comunidade. Os 
pratos servidos não são apenas alimentos, mas também narrativas que contam 
a história da resistência e da adaptação cultural ao longo dos anos. Através 
do uso de ingredientes locais e receitas tradicionais, os chefs do Baobá não 
apenas preservam, mas também celebram a herança cultural dos ancestrais, 
permitindo que os visitantes não apenas experimentem sabores únicos, mas 
também compreendam o contexto histórico e social por trás de cada prato.



9

65

DOI 10.21680/2238-6009.2025v1n65ID30033	 Vivência, Natal v. 1, n. 65, e30033, 2025

O Restaurante Baobá, ao situar-se no coração da Serra da Barriga, 
torna-se um ponto de convergência entre o turismo e a espiritualidade, 
atraindo não apenas aqueles que buscam uma refeição, mas também 
aqueles interessados em se conectar com a cultura afro-brasileira. Por 
meio de eventos e oficinas, o restaurante se transforma em um espaço de 
aprendizado, onde os frequentadores podem se aprofundar nas práticas 
culinárias religiosas e na importância dos rituais de cozinha. Essa proposta 
não apenas enriquece a experiência gastronômica, mas também sensibiliza 
os visitantes para a rica tapeçaria de tradições que formam a identidade 
cultural da região.

Por fim, a experiência oferecida pelo Baobá destaca a importância 
da preservação e valorização da cultura alimentar afro-brasileira em um 
cenário contemporâneo. À medida que as fronteiras entre o sagrado e o 
profano se dissolvem, a cozinha do restaurante se torna um local onde a 
história viva é compartilhada e celebrada. 

Ao transformar práticas e valores ancestrais em um formato que ressoa 
com as expectativas dos visitantes modernos, o Baobá não só promove 
a gastronomia local, mas também garante a continuidade e a evolução 
de tradições que são fundamentais para a identidade cultural brasileira, 
que são permeadas pela relação alimentar construídas a partir do que é 
vivenciado, na relação íntima e de afeto existente na produção do prato, no 
compartilhamento de saberes ao aplicar os modos de fazer herdados. É assim 
que as cozinhas de santo, como são chamadas as cozinhas do afrorreligiosas, 
por meio da figura da Yabassé, desenvolvem os atos ritualísticos alimentares 
na produção de comidas para os festejos e oferendas religiosas. 

Fora do terreiro, essas comidas também podem ser reproduzidas, por 
qualquer pessoa, sendo iniciada na religião ou não, no espaço sagrado 
do terreiro ou em casa, restaurante, escola. Essa reprodução é chamada 
de comida profana, pois não conta com a demarcação da religião e suas 
fundamentações espirituais. E, mesmo sendo possível ser realizada por 
qualquer pessoa, a problematização aqui apresentada esbarra em algumas 
questões, que envolvem segurança e confiança daquela que é a guardiã 
do sabor, bem como do espaço que tem uma identidade afrorreligiosa 
e que não aceita, mesmo sendo um restaurante e servindo uma comida 
profana, a presença de outras pessoas na cozinha que não tenham, ainda 
que distante, uma relação parental com essas pessoas. 

Esse fator está associado ao reconhecimento das identidades e 
vínculos, no ato de valorização das cozinhas tradicionais e no respeito 
à memória sagrada. A comida exerce uma identificação cultural, que é 
permeada por signos, por símbolos. O sistema alimentar tem a pertença, 
a identificação da cultura através de técnicas, a qual, dentro da cozinha 
do Restaurante Baobá, na trajetória religiosa das cozinheiras e sua relação 
com a umbanda, diz muito sobre a ancestralidade, esta constituída num 
processo de herança que fortalece a identidade da pessoa e que caminha 
por processos para além da própria existência. 



10

65

DOI 10.21680/2238-6009.2025v1n65ID30033	 Vivência, Natal v. 1, n. 65, e30033, 2025

Compreender a cultura alimentar afrorreligiosa dentro de restaurantes 
é observar a influência da refeição africana na construção de uma cozinha 
afro-brasileira (LIMA, 2010), a presença da cultura ioruba-nagô, trazida 
ao Brasil junto aos negros, preservada através das religiões afro-brasileiras, 
especialmente do Candomblé. 

A cozinha afrorreligiosa, com essas representações, tem notoriedade 
em outras dimensões, quando sai dos terreiros, dos tabus religiosos e 
adentra os espaços de restaurantes, bares, festas e tabuleiros pelas ruas. 
Assim, a construção de uma cozinha afro-brasileira foi efetivada a partir 
da forte influência da cozinha africana ioruba-nagô, além das ditas 
cozinha do azeite, que tem, na maioria dos espaços em que é reproduzida 
e comercializada, uma cozinha com forte influência jeje-nagô. 

Essa explicação pode ajudar a entender por que a alimentação religiosa, 
mesmo quando profanizada, não pode ser reproduzida por mulheres que 
não possuam uma conexão de parentesco ou identidade religiosa com o 
local de produção da comida. No caso da cozinha do Restaurante Baobá, por 
exemplo, essa dinâmica se manifesta de maneira clara: mesmo em períodos 
de alta demanda e produção, o restaurante procura estagiários que tenham 
ao menos uma ligação com a religião praticada no terreiro, estabelecendo 
uma relação de continuidade e respeito com a tradição religiosa local. 

Esse processo pode ser compreendido à luz da teoria de Flaksman 
(2018), que descreve como as cozinhas religiosas se estruturam em torno 
de uma rede familiar do “parentesco de santo”. Essa rede não é apenas uma 
questão de laços sanguíneos, mas também de confiança mútua, proteção 
e pertencimento dentro de um universo simbólico e ritualístico. Assim, o 
envolvimento com a religião e a cultura local torna-se um requisito essencial 
para garantir a autenticidade e a segurança dos alimentos produzidos, o 
que, por sua vez, assegura a continuidade dos valores espirituais e culturais 
transmitidos por meio da alimentação. 

Em outras palavras, a cozinha do Restaurante Baobá não é apenas 
um espaço de produção de alimentos, mas uma extensão da comunidade 
religiosa e um reflexo das relações sociais e culturais que ali se constroem. A 
escolha de quem pode participar desse processo, portanto, está intimamente 
ligada à preservação da confiança e da identidade que envolvem tanto o 
sagrado quanto o profano.

CONCLUSÃO

A relação de parentesco nas cozinhas de santo, como demonstrado 
no contexto do Restaurante Baobá, vai além do vínculo sanguíneo, 
envolvendo também uma conexão espiritual e cultural. No caso específico 
da chef mãe Neide Oyá D’Oxum, essa rede de “parentesco de santo” é 
fundamental para a autenticidade e o respeito às tradições alimentares 
religiosas, que são passadas de geração em geração dentro da comunidade 
do terreiro. A escolha criteriosa de quem pode atuar na cozinha, com a 



11

65

DOI 10.21680/2238-6009.2025v1n65ID30033	 Vivência, Natal v. 1, n. 65, e30033, 2025

exigência de que os estagiários possuam alguma ligação com a religião, 
reforça a ideia de que a comida, nesse contexto, é não apenas um produto 
cultural, mas um veículo de pertencimento e de transmissão de valores 
espirituais. Portanto, a cozinha de santo, seja no terreiro ou no restaurante, 
é um espaço sagrado, onde a confiança e a identificação com a tradição 
são essenciais para a manutenção da integridade do processo culinário.

Por fim, no Restaurante Baobá, a chef Neide Oyá D’Oxum soube 
transitar entre o sagrado e o profano, ressignificando práticas religiosas e 
culturais para um público mais amplo, sem perder de vista a importância 
dos laços de parentesco e identidade religiosa. A cozinha do restaurante se 
torna, assim, uma extensão da comunidade religiosa do terreiro, onde os 
alimentos carregam consigo não apenas sabores, mas também significados 
simbólicos e espirituais. 

A presença da rede familiar nas práticas culinárias do Restaurante 
Baobá destaca que, mesmo em um espaço orientado para o turismo e o 
consumo, as relações de parentesco e confiança permanecem fundamentais 
para garantir a continuidade e a autenticidade das práticas alimentares 
afrorreligiosas. Essas conexões familiares não apenas sustentam a qualidade 
e a integridade dos alimentos servidos, mas também desempenham um 
papel crucial na transmissão de conhecimentos e habilidades culinárias 
que são essenciais para a preservação das tradições.

No ambiente do Baobá, os membros da família e da comunidade 
trabalham em conjunto, cada um contribuindo com suas experiências e 
saberes, o que enriquece o processo de preparo dos pratos. Essa colaboração 
cria um ambiente de aprendizado coletivo, onde histórias, receitas e rituais 
são compartilhados e vividos no cotidiano da cozinha. A presença de figuras 
matriarcais, como Neide Oyá D’Oxum, reforça a importância das mulheres 
na transmissão das práticas culinárias afrorreligiosas e na construção 
de uma identidade cultural sólida. Através de seus conhecimentos, elas 
asseguram que as receitas não apenas respeitem a tradição, mas que 
também sejam adaptadas às demandas contemporâneas, refletindo as 
mudanças sociais e culturais em andamento.

Além disso, as práticas culinárias no Baobá transcendem o simples ato 
de cozinhar; elas se tornam um rito de afirmação cultural e de resistência. Ao 
servir pratos que evocam a ancestralidade, o restaurante não apenas fornece 
uma experiência gastronômica, mas também fomenta um sentimento de 
pertencimento e comunidade entre os visitantes e os integrantes da equipe. 

Essa intersecção entre comida, cultura e espiritualidade reafirma o 
papel central da alimentação na formação de uma identidade cultural 
coletiva, proporcionando um espaço onde o passado e o presente se 
encontram e onde cada refeição é uma celebração das raízes e tradições 
que moldaram a história do povo afro-brasileiro. Dessa forma, o Baobá 
se torna não apenas um local de consumo, mas um espaço de cultura 
e pertença, onde as práticas alimentares agem como instrumento de 
valorização da identidade cultural.



12

65

DOI 10.21680/2238-6009.2025v1n65ID30033	 Vivência, Natal v. 1, n. 65, e30033, 2025

REFERÊNCIAS

AUGÉ, Marc. 1975. Os domínios do parentesco (Filiação, aliança 
matrimonial, residência). Lisboa, Edições 70 (col. Perspectivas do Homem, 
n.º 2), 1978 (trad. Ana Maria Bessa, Les Domaines de la Parenté, Librairie 
François Maspero, 1975).

CASCUDO, Luís da Câmara. Antologia da Alimentação no Brasil. São 
Paulo: Global, 2008.

LÉVI-STRAUSS, Claude. Mitológicas ll – Do mel às cinzas. Rio de Janeiro: 
Cosac e Naify, 2005.

LIMA, Vivaldo da Costa. A anatomia do Acarajé e outros escritos. 
Salvador: Corrupio, 2010.

LIMA JÚNIOR, Félix. Escravidão em Alagoas. Maceió, 1974.

LINDOSO, Dirceu. O poder quilombola: a comunidade de mocambeira 
e a organização quilombola. Maceió: EDUFAL, 2007. 

SAHLINS, Marshall. 2011. What kinship is (part one). Journal of the Royal 
Anthropological Institute (N.S.) 17, 2-19. Royal Anthropological Institute.

SCHNEIDER, David. 2016. Parte 1: As caraterísticas distintivas que 
definem a pessoa como um parente (pp. 31-66). In: Parentesco americano, 
uma exposição cultural. Vozes: Petrópolis-RJ.

NOTAS

1. “Nas festas públicas dos terreiros de Candomblé, o ajeum é um 
importante momento sócio-religioso. Após as danças rituais dos orixás, 
voduns e inquices, grandes mesas são armadas próximas ao barracão 
de festas.” (LODY, Raul, 2012, p.35)

2. É a mulher responsável pelo preparo dos alimentos sagrados do 
Candomblé, guardiã do sabor ancestral, que conta com auxiliares em 
sua cozinha que devem ser iniciados no santo da casa e que sejam 
também mulheres, sem permissão da presença masculina na produção 
dos pratos. Essa compreensão se dá, na maioria das vezes, dos terreiros 
que seguem as tradições antigas do candomblé. Fonte: Interpretação 
à luz de Raul Lody (2012).

Isabela Maria Pereira Barbosa 
isabelaprofessoravcz@gmail.com
Professora, Centro Universitário Maurício de Nassau
Doutora em Antropologia Social, Universidade Federal do Rio Grande 
do Norte, Lagoa Nova, Natal, RN. 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3570-2649

https://orcid.org/0000-0002-3570-2649

