QUEM E QUE PODE COZINHAR?
COMENSALIDADE E AS NOCOES

DE PARENTESCO DENTRO

DA COZINHA SAGRADA E PROFANA,
SERRA DA BARRIGA - AL

Isabela Maria Pereira Barbosa'
'Centro Universitario Mauricio de Nassau, Maceid, Alagoas, Brasil

RESUMO

Este estudo apresenta uma andlise sobre as no¢des de parentesco que permeiam a
cozinha sagrada, tanto em seu contexto religioso quanto em sua transposi¢do para
um espago de produgio e comercializagido de comida. A pesquisa tem como foco
aialorixd Neide Oya D’Oxum, uma figura central na tradigéo religiosa de matriz
africana em Alagoas, e busca compreender como as relagdes de parentalidade
se manifestam tanto entre os membros da comunidade do terreiro quanto entre
os envolvidos na cozinha profana do Restaurante Baoba, localizado na Serra da
Barriga. O estudo propde investigar as conexdes entre comensalidade e religido,
considerando os lagos consanguineos e espirituais, e como esses vinculos sdo
mantidos, transformados ou ressignificados no contexto de um restaurante
voltado ao turismo e a gastronomia cultural. O Restaurante Baob4, como campo
de pesquisa, serve de exemplo de como as praticas alimentares religiosas podem
ser adaptadas e comercializadas, a0 mesmo tempo em que preservam os valores
espirituais e culturais das comunidades de terreiro. Nesse espago, a cozinha se
torna um ponto de convergéncia entre o sagrado e o profano, onde os alimentos
servidos ndo apenas nutrem, mas também carregam significados simbdlicos e
religiosos. O estudo explora, assim, como a cozinha do Baob4, sob a lideranca de
Neide Oya D’Oxum, mantém e refor¢a a importancia das relagdes de parentesco
de santo, estabelecendo uma rede de confianga e pertencimento entre aqueles
que trabalham ali, seja pela afinidade religiosa, seja pelo vinculo espiritual que
os une a tradi¢do. Em ultima instincia, a pesquisa busca compreender como
esses lacos de parentalidade, tanto consanguineos quanto espirituais, formam
um tecido social e cultural que assegura a continuidade das praticas religiosas e
a preservacdo da identidade cultural por meio da alimentagao.

Palavras-chave: parentesco, quilombo dos palmares, Neide Oya de Oxum

ABSTRACT

This study presents an analysis of the notions of kinship that permeate sacred
cuisine, both in its religious context and in its transition to a space for food
production and commercialization. Focusing on Ialorixa Neide Oy4 D’Oxum,
a central figure in the African matrix religious tradition in Alagoas, the research
aims to understand how parental relationships manifest among the members

@ @ @ Esta obra esta licenciada sob uma licenga Creative Commons Attribution-
NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

| VIVENCIA



65

REVISTA DE
ANTROPOLOGIA

| VIVENCIA

of the terreiro community and within the culinary environment of Restaurante
Baob4, located in Serra da Barriga. The study investigates the connections between
commensality and religion, considering both blood and spiritual ties, and how
these bonds are maintained, transformed, or redefined within a restaurant aimed
at tourism and cultural gastronomy. Restaurante Baoba serves as a research field
showcasing how religious food practices can be adapted and commercialized while
preserving the spiritual and cultural values of terreiro communities. Within this
setting, cooking emerges as a convergence point between the sacred and profane,
where served dishes not only nourish but also embody symbolic and religious
meanings. The study explores how Baobd’s kitchen, under Neide Oya D’Oxum’s
leadership, reinforces the significance of saintly kinship relationships, establishing
a network of trust and belonging among its workers, linked by either religious
affinity or spiritual ties to tradition. Ultimately, the research seeks to understand
how these kinship ties, both blood and spiritual, form a social and cultural fabric
that ensures the continuity of religious practices and the preservation of cultural
identity through food.

Keywords: kinship, quilombo dos palmares, Neide Oya D’Oxum.

INTRODUCAO

No territério da Serra da Barriga, AL, que abriga a comunidade da
Serra da Barriga, a comunidade quilombola de Muquém e, aos arredores,
o Restaurante Baobd, existe uma organizagdo familiar e social, em
alguns casos, voltada para a figura da mulher, desde os seus registros
historiograficos, que tém a imagem de Zumbi como salvador, mas também
a presenga fundamental de Aqualtune, Acotirene e Dandara, liderangas
femininas do Quilombo dos Palmares.

Essas figuras femininas sdo enaltecidas pela memoria local, mas
ndo especifica, da comunidade quilombola de Muquém. Isso porque ha
um discurso focado na imagem de Zumbi, projetado pelo Movimento
Negro do Estado, bem como pelo discurso turistico da regiao. No entanto,
ante a memdria local, hd uma comunidade organizada por mulheres, e
o restaurante Baoba, que também ¢é chefiado por uma mulher, a figura
de Mae Neide.

Enaltecer a presenca feminina nas problematizagdes deste certame
se relaciona a compreensdo das noc¢des de parentesco e seus lacos
consanguineos e de religido, a formagao das familias de santo, a organizagao
do restaurante e de agdes da comunidade quilombola de Muquém, que
caminham sob presenca e delibera¢des femininas.

Desse modo, sera possivel a compreensdo a seguir, somente pelo
desenvolvimento de fundamentagao tedrica ja discutidas pela Antropologia,
em que as relagdes de parentesco e construgdo familiar superam os
discursos fundamentalistas, bem como as nogdes engessadas socialmente
de relagdo parental apenas por intermédio biologico. Para a realizagao
da escrita, serdo utilizados autores como Janet Carsten (2014) e suas
discussoes sobre a matéria do parentesco; Clara Flaksman (2018) e os
apontamentos sobre parentesco de santo e o questionamento sobre familias



consanguineas; Marc Augé (1975) sobre os dominios de parentesco;
David Schneider (2016) e Marshall Sahlins (2011) e suas provocagdes
sobre nogdes de parentesco e o carater relacional dos individuos, aqui
compreendidos pela figura da mulher.

O parentesco, dentro do campo antropoldgico, ocupou lugar de
destaque em diversas teorias que buscavam refletir como os arranjos
familiares eram organizados. Para os integrantes do evolucionismo
social, o parentesco poderia ofertar a compreensao sobre a evolugdo das
sociedades, baseando-se na ideia de classificagdo, sendo que as sociedades
primitivas se pautavam no parentesco de cunho classificatorio, ou seja, era
por meio do parentesco que os individuos se organizavam e estruturavam
as suas posic¢des sociais. Desse modo, o parentesco nas sociedades ditas
“selvagens” compunha a base para a sua organizagao.

Outra corrente antropoldgica que sistematizou os estudos sobre
o parentesco foi o estruturalismo, tendo na figura de Lévi-Strauss seu
expoente mais importante. Para Lévi-Strauss, o parentesco poderia ser
compreendido como uma teoria da alianca. Nesse caso, o parentesco assume
novas conotagdes para além do que foi empregado pelos evolucionistas,
podendo ser compreendido com base na reciprocidade. Sendo assim, o
parentesco nao esta ligado apenas a consanguinidade.

Dentre as variadas formas de parentesco, a que se percebe no contexto
pesquisado é a ideia de que existem outros tipos de parentalidade para
além do mediado pela consanguinidade. O parentesco no contexto dos
terreiros de candomblé e como é baseado para além de um parentesco
firmado no sangue biologico (FLAKSMAN, 2018) é o que permite outras
maneiras de conceber tal categoria, enxergando que ndo é apenas bioldgico,
mediado pelo sangue, mas composto por um conjunto de relagdes e rituais.

A distingdo elencada entre o “parentesco de sangue” (como o proprio
nome diz, é surgido no nucleo familiar/biolégico) e o “parentesco social”
(construido através das relagdes sociais) enfatiza a processualidade que o
primeiro termo carrega consigo; nessa perspectiva, o sangue passa a ser
compreendido como construgdo cultural.

Durante muito tempo, a antropologia lidou com o parentesco como
algo que seria apenas bioldgico/natural; no entanto, na contemporaneidade
enfatiza-se a importancia de tratar essas questdes como uma constru¢ao
cultural, que leva em consideracéo as redes sociais que unem os individuos.

Retomando os escritos de Sahlins (2011), Flaksman (2018) aborda
que o parentesco deve ser compreendido por meio da mutualidade do
ser, ou seja, o0 que esta no centro do debate seria compreender o carater
social imbuido nas relagdes de parentesco. Sahlins (2011) nos oferta uma
compreensao pela qual o parentesco pode ser apreendido através de duas
perspectivas: na primeira, pensa-se o parentesco sob a prerrogativa do
sangue (biogenética); na segunda, as relagdes sao mediadas pelas aliangas
que podem ser simbolizadas com o casamento (afinidade).

65

REVISTA DE
ANTROPOLOGIA

| VIVENCIA



65

REVISTA DE
ANTROPOLOGIA

| VIVENCIA

Estudos como os de Janet Carsten (2014) e sua andlise sobre os
percalcos entre biologia e sociedade/culturas sdo importantes para
compreender as problematizagdes aqui apresentadas, quando a autora
destaca o que foi chamado por Sahlins (2011) de “mutualidade do ser”, visto
que a parentalidade é intrinseca, no compartilhamento de vivéncias entre
essas, tornando-se uma experiéncia coletiva — é o ser que se multiplica,
que ndo é mais uno, pois alegrias, dores e rotina vivida sao compartilhadas
por intermédio do vinculo parental.

O que denominamos parentesco de fato, segundo Sahlins (2011),
aponta para um tipo de conexdo que se diferencia entre determinadas
relagdes. Em outro contexto afirmado por ele, das relagdes bioldgicas
de descendéncia, ou o carater relacional, expressado inicialmente por
Roger Bastide, de acordo com Sahlins (2011), estdo relacionadas a pessoa
africana e que essa pessoa africana nao é compreendida apenas pelas
suas entidades e pelas relagdes estabelecidas entre elas, mas é também
analisada por suas historias e memdrias.

Nos estudos de Schneider (2016), o sangue assume o papel de
construir uma identidade, ligando o individuo através de “tragos”
que lhes assemelham a alguma pessoa considerada da sua familia.
Por outro lado, rompendo com as estruturas bioldgicas, tem-se o que
Schneider chama de “escolhas”, ou seja, os individuos, através de um
padrao de conduta, escolhem quais pessoas podem ser consideradas
como pertencentes a sua familia. Essa maneira de compreender
o parentesco para além do determinismo bioldgico é empregado
para analisar o parentesco norte-americano, em que outros sujeitos
“performatizam” as relagdes de parentesco baseando-se em lagos de
afetividade, solidariedade etc.

No contexto dos terreiros, essa dindmica de relagdes também pode
ser claramente evidenciada. Este artigo busca explorar as relagoes de
parentesco dentro do terreiro, com foco especial na figura da yalorixa
e chef de cozinha Neide Oya D’Oxum. O objetivo é compreender as
interacdes pessoais e as permissdes que permeiam o cotidiano do
terreiro, bem como o funcionamento da cozinha, que desempenha
um papel sagrado, mas também se desvia para o terreno profano no
caso do seu restaurante, o Baoba. Localizado na Serra da Barriga, em
Alagoas, o Baoba ndo apenas serve como um espago de gastronomia,
mas também como um ponto de encontro entre o sagrado e o cotidiano,
refletindo as praticas, valores e saberes do terreiro em um contexto
mais amplo. Assim, o artigo pretende debater sobre a interconexdo
entre essas duas esferas, mostrando como a cozinha, além de seu
carater ritual, se estabelece também como uma forma de expressdo
cultural e social dentro da comunidade e além dela.



PARENTESCO E PERMISSOES NO RESTAURANTE
BAOBA, DE MAE NEIDE OYA D’OXUM

Para compreender o espaco pesquisado, ‘¢ necessario situar sobre
o que estamos falando. Neste caso, o Restaurante Baoba esta situado
na Serra da Barriga, em Unido dos Palmares, Alagoas, um lugar de
importancia histdrica e cultural. Localizado nas proximidades do Parque
Memorial Quilombo dos Palmares, a regido ¢ um marco da resisténcia
afro-indigena, celebrando a memoria dos negros e indigenas que lutaram
pela liberdade e pela preservacio de suas culturas. Este territdrio nao
sO carrega a histéria do Quilombo dos Palmares, mas também se
mantém vivo por meio da cultura, das tradi¢oes e da memdria de seus
remanescentes. A Serra da Barriga, portanto, ¢ um local de encontro
e reflexdo, onde o passado e o presente se conectam, permitindo um
forte elo com as raizes afro-brasileiras.

Mae Neide Oya D’Oxum ¢ a fundadora e responsavel pelo Restaurante
Baoba e é uma ialorixa Patrimonio Vivo do Estado de Alagoas, lider
espiritual na Umbanda, no Grupo Uniéo Espirita Santa Barbara - GUESB.
Como mae de santo, ela exerce um papel central na comunidade religiosa,
sendo uma importante guardid dos saberes e praticas espirituais da
Umbanda. Sua vivéncia religiosa é ligada a preservagao das tradigdes afro-
brasileiras e a transmissdo dos ensinamentos espirituais, especialmente
através das praticas de cura, mediunidade e da culinaria sagrada. Mae
Neide Oya D’Oxum, além de ser uma lider espiritual, é também Chef de
cozinha, com formaqéo superior em Gastronomia, que utiliza a comida
como uma forma de conexdo entre o sagrado e o profano, dito este nas
relagdes cotidianas, fora do ambiente sagrado do terreiro. Sua culinaria
tem raizes na tradicao afro-brasileira, afro-religiosa e afro-indigena, sendo
um dos veiculos de fortalecimento da identidade cultural e religiosa nao
s6 do terreiro, mas da cultura alagoana.

No Baobd, Mae Neide Oya D’Oxum néo s6 compartilha os saberes
culindrios afro-brasileiros, mas também os utiliza como uma extensao
de sua pratica religiosa. A cozinha do restaurante, assim como o terreiro,
¢ um espaco sagrado, onde os ingredientes sdo escolhidos com o mesmo
cuidado e respeito dedicados aos elementos espirituais durante os rituais.
A comida servida no Baoba vai além do alimento fisico, nutrindo também
o espirito, criando um ambiente de comensalidade e pertencimento. A
func¢ao de cozinhar no restaurante, assim como no terreiro, é regida por
permissOes espirituais que estdo relacionadas a posi¢do hierarquica de
cada membro na Umbanda. As relagdes de parentalidade religiosa, aqui,
ndo sao determinadas pelo sangue, mas pela filiacdo aos orixds e pelas
responsabilidades dentro do culto.

65

REVISTA DE
ANTROPOLOGIA

| VIVENCIA



65

REVISTA DE
ANTROPOLOGIA

| VIVENCIA

No terreiro de Mae Neide Oya D’Oxum, as relagdes de parentesco
transcendem as nogdes tradicionais de consanguinidade e sdo
principalmente configuradas pelo vinculo espiritual e religioso. Nesse
espago sagrado, a relagao de filiagao nao é definida pelo sangue bioldgico,
mas pela hierarquia de santos, rituais e pela adesdo as normas espirituais e
sociais da religido. A filiagéo religiosa, portanto, é central, sendo construida
por meio da ligagao direta com a ancestralidade e a tradi¢cdo, mediada pela
presenca dos orixas. As figuras de ialorixds, babalorixds, maes menores,
ekedis e outras categorias hierarquicas ocupam papéis fundamentais na
formacao dessa rede de parentesco, em que cada um tem responsabilidades
e fungdes que vao além dos lagos familiares de sangue.

Dentro desse contexto, as relagdes no terreiro de Mae Neide Oya
D’Oxum sao marcadas por uma hierarquia espiritual e uma ética
de cuidado e respeito mutuo. A posi¢do de cada individuo dentro
dessa rede religiosa é determinada pela sua ligagao com os orixas e
pelo cumprimento das obrigagdes espirituais e rituais, ao invés de
qualquer conexao bioldgica. Assim, as “familias” dentro do terreiro sao
compostas por irmaos e irmas de santo, que podem ou nao ter algum
lago sanguineo, mas que compartilham um compromisso comum com
a pratica religiosa e a preservagao da tradi¢ao. A estrutura hierdrquica
do terreiro é uma forma de organizagao que reflete e sustenta esses lagos
espirituais, reforcando a ideia de que nas religides de matriz africana,
o vinculo com os orixas e o respeito a ancestralidade sao os principais
elementos que conectam as pessoas.

O mesmo principio se aplica a cozinha do Restaurante Baoba, situado
na Serra da Barriga, em Alagoas, que também ¢é permeada por essa logica
de parentesco religioso. O espago de trabalho no Baoba é organizado de
maneira a refletir a mesma hierarquia espiritual observada no terreiro.
Na cozinha, as relagdes ndo se baseiam apenas no saber culinario, mas
também no compromisso com os principios sagrados da religido. A equipe
de trabalho, composta por pessoas que, muitas vezes, sao “filhos” ou
“filhas” de santo, compartilha uma convivéncia pautada pela confianca,
pelo respeito e pela troca de saberes e praticas espirituais. Dessa forma,
a cozinha do Baobd, como parte do terreiro, se torna um lugar entre o
sagrado e as relagdes cotidianas de demandas de uma cozinha profissional,
onde as dindmicas espirituais e as relagdes de parentesco se mesclam para
criar um lugar de pertencimento e continuidade das tradigoes.

Nas religides de matriz africana as relagdes de parentesco
sao alicercadas na consanguinidade, em um contexto em
que a familia de santo esta ligada a familia natural/biolégica.
Isso, contudo, veio a ser modificado a partir do momento
em que os africanos escravizados vieram ao Brasil, sendo
forcados a se separarem dos seus nucleos familiares de
origem. Os escravizados reconstruiram, simbolicamente,
as suas relagdes de parentesco, baseadas, sobretudo, na
solidariedade (FLAKSMAN, 2018).



Através dos terreiros de candomblé, os negros reconstruiram suas
familias, que ndo era de sangue, mas de santo, como podemos ver, “os
negros escravizados, criavam uma nova familia através do candomblé”
(FLAKSMAN, 2018). Se antes acreditava-se que as relagdes de parentesco
eram mediadas pelo sangue, hoje podemos perceber que essas relagoes
estdo para além desse quesito.

Esse novo modelo organizacional era baseado em uma “familia
simbolica”. Isso implicaria dizer que os arranjos familiares foram
modificados, ou seja, existiriam novas maes de santo, novos irmaos
de santo etc. Na cultura ocidental existe um esfor¢o em identificar os
elementos que tornam uma pessoa um “parente’, geralmente tal definicéo
esta acoplada a questdo do sangue enquanto elemento identificador.

No entanto, outros mecanismos sao usados para redefinir as redes
de parentesco em nossa sociedade. No caso dos terreiros de candomblé,
as nog¢des de parentesco levam em consideragdo a natureza propriamente
espiritual das relagdes. Se por algum tempo, nos terreiros africanos,
predominava a consanguinidade, no contexto brasileiro essas relacdes
extrapolam os limites impostos pelo sangue.

Dessa forma, as pessoas se completam por suas redes de relagdes, que
sdo construidas ao longo da vida. Isso ndo exclui o papel da consanguinidade
no terreiro, nem de possiveis privilégios que a relagao de consanguinidade
pode proporcionar, mas expde outras maneiras de compreender as
relagoes de parentescos, que sdo modificadas conforme os contextos em
que estdo inseridas.

No contexto social, as relagdes politicas e a manifestacdo da linguagem
(AUGE, 1975) e a ideia de lagos consanguineos que sdo vistos, ainda, como
uma categoria de diferenciagdo e demarcagdo importante, assumem uma
fun¢ao ordenada no Restaurante Baobd. Esse também é um mecanismo
de comercializagdo da memoria quilombola, quando, dentro da cozinha,
existe uma segunda pessoa responsavel pela comida, depois da Mae Neide,
que tem uma fung¢ao importante dentro do terreiro.

A linguagem de parentesco, o conceito de filiagdo unilinear e o
discurso da necessidade de duas pessoas (homem e mulher), o dominio
sobre os corpos, a filiagdo patrilinear (agnatica), a filiagdo matrilinear
(uterina) e a relagao de filiagdo por alianga, bastante compreendida por
Lévi-Strauss na cria¢ao e principio social que orienta o parentesco, onde
tal alianca vai se fazer por varias formas, devem ser compreendidas nao
somente dentro da relagio matrimonial.

Dessa forma, os estudos sobre organizagao social e parentesco desde
as sociedades tribais aos dias atuais, em carater politico, cultural e religioso,
sao norteadores para o entendimento das relagdes de parentesco, hierarquia
e permissOes inseridos nesta pesquisa. Ha a necessidade de destacar que os
lagos consanguineos se alinham aos lagos religiosos, e que a rede familiar se
constitui para além do ato bioldgico, que por muito foi instituido como o tinico
possivel em determinadas sociedades e através da compreenséo do estado.

65

REVISTA DE
ANTROPOLOGIA

| VIVENCIA



65

REVISTA DE
ANTROPOLOGIA

| VIVENCIA

A COMENSALIDADE

A comensalidade é, no campo antropoldgico, um elemento de afirmagao
da identidade cultural de um determinado povo, pois ontologicamente
existiam estudos voltados ao campo da alimenta¢ao e comida ja citados
por Lévi-Strauss (2005) e Gilberto Freyre (1996), além da perspectiva da
natureza e cultura na alimentagdo, proposta por Mary Douglas (1966) e
Marshall Sahlins (2003).

Para teorizar o contexto, no capitulo “A impureza secular”, de Mary
Douglas (1966), ha uma observagao sobre a alimenta¢ao como foco de
entendimento para as impurezas e proibi¢oes religiosas em torno do ato
de se alimentar - aqui, aplicadas para compreender a alimentagao profana,
com rigor religioso em seu respeito alimentar, mas sem a presenga dos
preceitos religiosos, o que caracteriza como uma comida sem fundamento
espiritual, ou seja, profanizada.

A comensalidade na contemporaneidade, quando estd associada a
comida de santo, ¢ referenciada a circunstancias de maior rigor (LODY,
2012): os quitutes dos deuses, permissoes ao entrar na cozinha, bem como a
identidade e o conceito de comer dentro da religido, para além da percepgao
da produgédo da comida, e 0 ajeum. O restaurante que propagandeia essa
cultura ndo deve reduzir-se a inventarios e nem construgdes individuais.
Isso porque, ao tratar da comensalidade, existe uma representagao da
identidade relacionada a um processo de reinven¢io de memoria e historia
por quem a produz, mesmo que seja rigoroso em sentido tradicional. Sendo
assim, essas cozinhas, entendidas como cozinhas étnicas, remontam-se,
inevitavelmente, ao tempo em que se tornam unicas.

Na cozinha do restaurante Baob4, um reflexo da cozinha do terreiro, a
tradigdo é reinterpretada com um novo proposito: voltada para as préticas
turisticas da Serra da Barriga, oferecendo alimentos votivos profanizados,
ou seja, sem a reveréncia religiosa direcionada no terreiro. As cozinhas, com
suas multiplas fungdes e significados, formam um espago onde o preparo
da comida, as constru¢des culturais e a ressignificagao social se entrelagam,
criando um universo singular. Nesse contexto, a cozinha do restaurante se
torna um espago onde o consumo e o discurso simbdlico se manifestam,
oferecendo aos visitantes uma experiéncia imersiva na cultura alimentar
afrorreligiosa, sob uma perspectiva profana e acessivel ao turismo.

Além disso, a transi¢ao da cozinha sagrada para o espago do restaurante
possibilita uma democratizagao do acesso a tradi¢oes culindrias que, de outra
forma, poderiam permanecer restritas aos membros da comunidade. Os
pratos servidos ndo sao apenas alimentos, mas também narrativas que contam
a histdria da resisténcia e da adaptagdo cultural ao longo dos anos. Através
do uso de ingredientes locais e receitas tradicionais, os chefs do Baoba nao
apenas preservam, mas também celebram a heranca cultural dos ancestrais,
permitindo que os visitantes ndo apenas experimentem sabores tinicos, mas
também compreendam o contexto histérico e social por tras de cada prato.



O Restaurante Baoba, ao situar-se no coragao da Serra da Barriga,
torna-se um ponto de convergéncia entre o turismo e a espiritualidade,
atraindo ndo apenas aqueles que buscam uma refei¢ao, mas também
aqueles interessados em se conectar com a cultura afro-brasileira. Por
meio de eventos e oficinas, o restaurante se transforma em um espago de
aprendizado, onde os frequentadores podem se aprofundar nas praticas
culindrias religiosas e na importancia dos rituais de cozinha. Essa proposta
ndo apenas enriquece a experiéncia gastrondmica, mas também sensibiliza
os visitantes para a rica tapecaria de tradi¢des que formam a identidade
cultural da regido.

Por fim, a experiéncia oferecida pelo Baoba destaca a importancia
da preservacao e valoriza¢ao da cultura alimentar afro-brasileira em um
cenario contemporaneo. A medida que as fronteiras entre o sagrado e o
profano se dissolvem, a cozinha do restaurante se torna um local onde a
histdria viva é compartilhada e celebrada.

Ao transformar praticas e valores ancestrais em um formato que ressoa
com as expectativas dos visitantes modernos, o Baobd nao s6 promove
a gastronomia local, mas também garante a continuidade e a evolugdo
de tradi¢oes que sdo fundamentais para a identidade cultural brasileira,
que sdo permeadas pela relacio alimentar construidas a partir do que é
vivenciado, na relagdo intima e de afeto existente na produgéo do prato, no
compartilhamento de saberes ao aplicar os modos de fazer herdados. E assim
que as cozinhas de santo, como sao chamadas as cozinhas do afrorreligiosas,
por meio da figura da Yabassé, desenvolvem os atos ritualisticos alimentares
na producao de comidas para os festejos e oferendas religiosas.

Fora do terreiro, essas comidas também podem ser reproduzidas, por
qualquer pessoa, sendo iniciada na religido ou nao, no espago sagrado
do terreiro ou em casa, restaurante, escola. Essa reproducéo é chamada
de comida profana, pois ndo conta com a demarcagao da religido e suas
fundamentagdes espirituais. E, mesmo sendo possivel ser realizada por
qualquer pessoa, a problematiza¢do aqui apresentada esbarra em algumas
questdes, que envolvem seguranca e confianca daquela que é a guardia
do sabor, bem como do espago que tem uma identidade afrorreligiosa
e que ndo aceita, mesmo sendo um restaurante e servindo uma comida
profana, a presenca de outras pessoas na cozinha que nao tenham, ainda
que distante, uma rela¢do parental com essas pessoas.

Esse fator esta associado ao reconhecimento das identidades e
vinculos, no ato de valorizacido das cozinhas tradicionais e no respeito
a memoria sagrada. A comida exerce uma identificacao cultural, que é
permeada por signos, por simbolos. O sistema alimentar tem a pertenga,
a identifica¢ao da cultura através de técnicas, a qual, dentro da cozinha
do Restaurante Baob4, na trajetdria religiosa das cozinheiras e sua relagdo
com a umbanda, diz muito sobre a ancestralidade, esta constituida num
processo de heranca que fortalece a identidade da pessoa e que caminha
por processos para além da prépria existéncia.

65

REVISTA DE
ANTROPOLOGIA

| VIVENCIA



65

REVISTA DE
ANTROPOLOGIA

| VIVENCIA

Compreender a cultura alimentar afrorreligiosa dentro de restaurantes
é observar a influéncia da refei¢do africana na construgao de uma cozinha
afro-brasileira (LIMA, 2010), a presenca da cultura ioruba-nago, trazida
ao Brasil junto aos negros, preservada através das religides afro-brasileiras,
especialmente do Candomblé.

A cozinha afrorreligiosa, com essas representagdes, tem notoriedade
em outras dimensdes, quando sai dos terreiros, dos tabus religiosos e
adentra os espacos de restaurantes, bares, festas e tabuleiros pelas ruas.
Assim, a construg¢ao de uma cozinha afro-brasileira foi efetivada a partir
da forte influéncia da cozinha africana ioruba-nagd, além das ditas
cozinha do azeite, que tem, na maioria dos espagos em que é reproduzida
e comercializada, uma cozinha com forte influéncia jeje-nago.

Essa explicacao pode ajudar a entender por que a alimentagao religiosa,
mesmo quando profanizada, ndo pode ser reproduzida por mulheres que
ndo possuam uma conexao de parentesco ou identidade religiosa com o
local de produgio da comida. No caso da cozinha do Restaurante Baoba, por
exemplo, essa dindmica se manifesta de maneira clara: mesmo em periodos
de alta demanda e produgdo, o restaurante procura estagidrios que tenham
ao menos uma ligagdo com a religido praticada no terreiro, estabelecendo
uma relagdo de continuidade e respeito com a tradigao religiosa local.

Esse processo pode ser compreendido a luz da teoria de Flaksman
(2018), que descreve como as cozinhas religiosas se estruturam em torno
de uma rede familiar do “parentesco de santo”. Essa rede nao é apenas uma
questao de lagos sanguineos, mas também de confianga mutua, protegao
e pertencimento dentro de um universo simbdlico e ritualistico. Assim, o
envolvimento com a religido e a cultura local torna-se um requisito essencial
para garantir a autenticidade e a seguranga dos alimentos produzidos, o
que, por sua vez, assegura a continuidade dos valores espirituais e culturais
transmitidos por meio da alimentagao.

Em outras palavras, a cozinha do Restaurante Baobd nao é apenas
um espago de producao de alimentos, mas uma extensao da comunidade
religiosa e um reflexo das relagdes sociais e culturais que ali se constroem. A
escolha de quem pode participar desse processo, portanto, estd intimamente
ligada a preservagao da confianga e da identidade que envolvem tanto o
sagrado quanto o profano.

CONCLUSAO

A relagdo de parentesco nas cozinhas de santo, como demonstrado
no contexto do Restaurante Baoba, vai além do vinculo sanguineo,
envolvendo também uma conexdo espiritual e cultural. No caso especifico
da chef méae Neide Oya D’Oxum, essa rede de “parentesco de santo” é
fundamental para a autenticidade e o respeito as tradi¢cdes alimentares
religiosas, que sdo passadas de geragdo em geragao dentro da comunidade

do terreiro. A escolha criteriosa de quem pode atuar na cozinha, com a



exigéncia de que os estagiarios possuam alguma ligacao com a religido,
reforca aideia de que a comida, nesse contexto, é nao apenas um produto
cultural, mas um veiculo de pertencimento e de transmissao de valores
espirituais. Portanto, a cozinha de santo, seja no terreiro ou no restaurante,
¢ um espaco sagrado, onde a confianga e a identificagdo com a tradicdo
sdo essenciais para a manuten¢ao da integridade do processo culinario.

Por fim, no Restaurante Baoba, a chef Neide Oya D’Oxum soube
transitar entre o sagrado e o profano, ressignificando praticas religiosas e
culturais para um publico mais amplo, sem perder de vista a importancia
dos lagos de parentesco e identidade religiosa. A cozinha do restaurante se
torna, assim, uma extensao da comunidade religiosa do terreiro, onde os
alimentos carregam consigo nao apenas sabores, mas também significados
simbdlicos e espirituais.

A presenca da rede familiar nas préticas culindrias do Restaurante
Baobad destaca que, mesmo em um espago orientado para o turismo e o
consumo, as relagdes de parentesco e confianga permanecem fundamentais
para garantir a continuidade e a autenticidade das praticas alimentares
afrorreligiosas. Essas conexdes familiares ndo apenas sustentam a qualidade
e a integridade dos alimentos servidos, mas também desempenham um
papel crucial na transmissdo de conhecimentos e habilidades culindrias
que sdo essenciais para a preservagao das tradigoes.

No ambiente do Baobd, os membros da familia e da comunidade
trabalham em conjunto, cada um contribuindo com suas experiéncias e
saberes, o que enriquece o processo de preparo dos pratos. Essa colaboracéo
cria um ambiente de aprendizado coletivo, onde histdrias, receitas e rituais
sdo compartilhados e vividos no cotidiano da cozinha. A presenca de figuras
matriarcais, como Neide Oya D’Oxum, refor¢a a importancia das mulheres
na transmissdo das praticas culinarias afrorreligiosas e na construgao
de uma identidade cultural sélida. Através de seus conhecimentos, elas
asseguram que as receitas ndo apenas respeitem a tradi¢gdo, mas que
também sejam adaptadas as demandas contemporaneas, refletindo as
mudangas sociais e culturais em andamento.

Além disso, as préticas culinarias no Baoba transcendem o simples ato
de cozinhar; elas se tornam um rito de afirmacéo cultural e de resisténcia. Ao
servir pratos que evocam a ancestralidade, o restaurante nao apenas fornece
uma experiéncia gastrondmica, mas também fomenta um sentimento de
pertencimento e comunidade entre os visitantes e os integrantes da equipe.

Essa intersec¢do entre comida, cultura e espiritualidade reafirma o
papel central da alimenta¢do na formagao de uma identidade cultural
coletiva, proporcionando um espago onde o passado e o presente se
encontram e onde cada refeiciao é uma celebragdo das raizes e tradi¢des
que moldaram a histéria do povo afro-brasileiro. Dessa forma, o Baoba
se torna ndo apenas um local de consumo, mas um espaco de cultura
e pertenca, onde as praticas alimentares agem como instrumento de
valorizacao da identidade cultural.

65

REVISTA DE
ANTROPOLOGIA

| VIVENCIA

11



65

REVISTA DE
ANTROPOLOGIA

| VIVENCIA

REFERENCIAS

AUGE, Marc. 1975. Os dominios do parentesco (Filiagao, alianca
matrimonial, residéncia). Lisboa, Edi¢des 70 (col. Perspectivas do Homem,
n.°2), 1978 (trad. Ana Maria Bessa, Les Domaines de la Parenté, Librairie
Francois Maspero, 1975).

CASCUDO, Luis da Camara. Antologia da Alimentagdo no Brasil. Sio
Paulo: Global, 2008.

LEVI-STRAUSS, Claude. Mitolégicas Il - Do mel as cinzas. Rio de Janeiro:
Cosac e Naify, 2005.

LIMA, Vivaldo da Costa. A anatomia do Acarajé e outros escritos.
Salvador: Corrupio, 2010.

LIMA JUNIOR, Félix. Escraviddo em Alagoas. Maceid, 1974.

LINDOSO, Dirceu. O poder quilombola: a comunidade de mocambeira
e a organizagdio quilombola. Maceié: EDUFAL, 2007.

SAHLINS, Marshall. 2011. What kinship is (part one). Journal of the Royal
Anthropological Institute (N.S.) 17, 2-19. Royal Anthropological Institute.

SCHNEIDER, David. 2016. Parte 1: As carateristicas distintivas que
definem a pessoa como um parente (pp. 31-66). In: Parentesco americano,
uma exposi¢ao cultural. Vozes: Petropolis-R].

NOTAS

1. “Nas festas publicas dos terreiros de Candomblé, o ajeum é um
importante momento socio-religioso. Ap6s as dangas rituais dos orixas,
voduns e inquices, grandes mesas sdo armadas proximas ao barracao
de festas” (LODY, Raul, 2012, p.35)

2. E a mulher responsével pelo preparo dos alimentos sagrados do
Candomblé, guardia do sabor ancestral, que conta com auxiliares em
sua cozinha que devem ser iniciados no santo da casa e que sejam
também mulheres, sem permissdo da presenga masculina na produ¢io
dos pratos. Essa compreenséo se d4, na maioria das vezes, dos terreiros
que seguem as tradigdes antigas do candomblé. Fonte: Interpretagdo
aluz de Raul Lody (2012).

Isabela Maria Pereira Barbosa
isabelaprofessoravcz@gmail.com
Professora, Centro Universitario Mauricio de Nassau

Doutora em Antropologia Social, Universidade Federal do Rio Grande
do Norte, Lagoa Nova, Natal, RN.

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3570-2649



https://orcid.org/0000-0002-3570-2649

